
1 

УНИВЕРЗИТЕТ У БЕОГРАДУ 

ПРАВОСЛАВНИ БОГОСЛОВСКИ ФАКУЛТЕТ 

 

 

 

 

 

Петар Р. Николић 

 

ЛИТУРГИЈСКИ ЖИВОТ И ЛИТУРГИЈСКА 

ТЕОЛОГИЈА У КАРЛОВАЧКОЈ 

МИТРОПОЛИЈИ У XIX ВЕКУ 

докторска дисертација 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Београд, 2022. 



2 

UNIVERSITY OF BELGRADE FACULTY OF ORTHODOX 

THEOLOGY 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Petar R. Nikolić 
 

 

Liturgical life and liturgical theology in the 

Меtropolitante of Karlovci in the 19th century 

 

 

Doctoral Dissertation 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belgrade, 2022. 



3 

Ментор: др Владимир Вукашиновић, редовни професор, Универзитет  у 

Београду, 

Православни богословски факултет 

 

 

Чланови комисије: 

 

1. _____________________________________________________ 

 

 

2. _____________________________________________________ 

 

 

3. _____________________________________________________ 

 

 

 

 

Датум одбране: 

 

___________________________ 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

  



4 

Петар Р. Николић 

Литургијски живот и литургијска теологија у Карловачкој митрополији у XIX веку 

 

Резиме 

Богослужбени живот Срба у Карловачкој митрополији представља посебан феномен 

којега у целини није могуће сагледати изоловано од простора изван њених граница, односно 

интензивних и континуираних духовних веза Митрополије са окружењем (Србија, Босна и 

Херцеговина, Далмација). Уз ослањање на претходну епоху, XVIII век, интерпретиран је 

литургијски живот и литургијско богословље XIX века у Карловачкој митрополији. Овом 

комплексном проблему приступљено је систематски, уз консултовање бројних рукописних и 

штампаних извора. У првом делу рада, који садржи три поглавља, издвојене су одређене 

специфичности богослужбеног живота Карловачке митрополије сагледане кроз однос који су 

према њему имали архијереји, парохијско свештенство и лаици. У поглављу Богословље 

литургијског времена и простора Карловачке митрополије XIX века интерпретиран је 

проблем употребе црквенословенског језика у богослужењу, који је у овој епоси дошао до 

изражаја. То ће даље довести до предлога за његово реформисање и појаве првих превода 

литургијских молитава на српски говорни језик, чији су аутори писци литургичких 

приручника. Међутим, много већи проблеми Цркве у Карловачкој митрополији XIX века 

били су недостатак и дотрајалост богослужбених сасуда, одежди и литургијских књига, као и 

појава неканонских икона. За јасније сагледавање богослужбеног живота узет је у 

разматрање и његов хеортолошки аспект, као значајан извор литургијског богословља. У 

вези с тим, у дисертацији су анализиране и проповеди истакнутих беседника Карловачке 

митрополије. 

У другом делу дисертације спроведена је упоредна историјско-литургичка анализа 

рукописних и штампаних богослужбених књига XIX века, с акцентом на српске служебнике 

и требнике. Без обзира на развијено штампарство и присуство великог броја увезених књига 

руско-украјинског порекла, констатован је продужетак преписивачке праксе. Анализирана је 

21 рукописна књига, од којих више од половине чине требници. Од 52 штампане литургијске 

књиге различитих година издања, најпрештампаванији у XIX веку били су Часослов и 

Псалтир. Премда је и ранија анализа српских штампаних служебника друге генерације 

показала да су као предлошци коришћени руско-малоруски служебници, примећује се утицај 

и грчке богослужбене праксе. У XIX веку одштампано је 14 требника чији су предлошци 

венецијанска, бечка или руска издања. Њихова компарација са рукописним издањима 

показала је недостатак чинопоследовања везаних за литургијски простор, што је у већој мери 

утицало на настанак Требника проте Василија Николајевића 1869. године. У циљу постизања 

једнообразности у богослужењу штампан је његов Велики типик 1892. године. Највећи 

допринос прештампавању црквених књига дала су тројица српских митрополита: Стефан 

Стратимировић, Јосиф Рајачић и Георгије Николајевић. Један од кључних разлога њиховог 

прештампавања био је приговор аустроугарске власти на употребу књига из којих се на 

богослужењу произносило име руског цара. 

Дисертацију закључује трећи део у којем је кроз два поглавља истражена литургијска 

теологија у духовним школама Карловачке митрополије. У овом сегменту истраживања 



5 

интерпретирано је религиозно и морално образовање клирика и њихово оспособљавање за 

будуће свештенослужитеље и вршење обреда. Егзистирање богословских школа на целом 

простору Карловачке митрополије извршило је пресудан утицај на формирање литургике као 

посебне научне дисциплине и, сходно томе, на појаву првих литургичара и литургичких 

приручника.   

 

Кључне речи: Карловачка митрополија XIX век, богослужење, богослужбени живот, 

рукописи, богослужбене књиге, штампарство, Литургија, црквена просвета.   

Научна област: Теологија 

Ужа научна област: Литургика 

УДК: 27-528.8:271.22 (497.11) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



6 

Petar R. Nikolić 

Liturgical life and liturgical theology in the Metropolitante of Karlovci in the 19th century 

 

Resume 

 

 Liturgical life of the Serbs in the Metropolitante of Karlovci represents a phenomenon that 

cannot be isolated from the area ouside its borders, i.e. cannot be separated from the intensive and 

continuous spiritual bonds of the Metropolitante with its surroundings (Serbia, Bosnia and 

Herzegovina, Dalmatia). With a reflection to the previous epoch (18th century), liturgical life and 

the liturgical theology in the Metropolitante of Karlovci in the 19th century have been analyzed. 

This complex issue has been approached systematically, with the reference to many handwritten 

and printed sources. In the first part of this piece of work, which consists of three chapters, certain 

specific details of the liturgical life of the Metropolitante of Karlovci have been emphasized. These 

have been examined through the reference of the archbishops, parish priests and the laymen towards 

it. In the chapter Theology of the liturgical time and space of the Metropolitante of Karlovci in the 

19th century, the use of the church Slavic in the liturgy was interpreted, which as a problem came 

into existence in this epoch. This led to a proposition of its reform and the occurrence of the first 

translations of the liturgical prayers to spoken Serbian language by the authors of liturgical 

reference books. However, greater problems of the church in the Metropolitante of Karlovci in the 

19th century were the lack of or the deterioration of the liturgical objects, gowns, liturgical books 

and the occurrence of the non-canonical frescos. For a clearer overview of the liturgical life, its 

heortological aspect was taken into account, as a remarkable source of liturgical theology. In 

relation to this, sermons of remarkable orators of the Metropolitante of Karlovci have been analyzed 

in this dissertation. 

 In the second part of the dissertation, a comparative analysis of written and printed 

theological books of the 19th century has been presented, with the emphasis on Serbian hieratikon 

(The Book of Priests) and Euchologion (The Book of Needs). Despite the development of printing 

and the existence of numerous books of Russian and Ukrainian origin, the practice of scribes 

continues to persevere. Twenty one handwritten books have been analyzed, more than one half of 

which are The Books of Needs. Out of fifty two printed liturgical books printed in different years in 

the past, most often reprinted were Breviary and Psalter. Although the previous analyses of printed 

Serbian hieratikons (The Book of Priests) of the second generation have shown that they were based 

on Russian and Ukrainian ones, the influence of the Greek liturgical practices is notable. In the 19th 

century, fourteen euchologions (The Book of Needs) have been printed based on the Venetian, 

Viennese and Russian editions.  

Their comparison with the manuscripts has shown the lack of rituals related to the liturgical 

space, which significantly affected the creation of Typicon of the priest Vasilije Nikolajević in 

1869. In order to achieve uniformity in liturgy, his Great Typicon was published in 1892. The 

greatest contribution to reprinting of the church books was made by three Serbian archbishops: 

Stefan Stratimirović, Josif Rajačić and Georgije Nikolajević. One of the main reasons for their 

reprints was the objection of the Austro-Hungarian emperor to the use of the books in which the 

name of the Russian tsar was mentioned.  

This dissertation ends with the third part in which liturgical theology of the ecclesiastical 

schools of the Metropolitante of Karlovci is examined. In this part of the research, religious and 

moral education of the clerics has been interpreted, as well as their preparation for the future 

priesthood and performing of the rites. The existence of theological schools in the region of the 



7 

archdiocese of Karlovci played a vital role in creating the liturgics as a separate scientific discipline 

and consequently in appearance of the first liturgical reference books. 

 

Key words: The Metropolitante of Karlovci 19th century, liturgy, liturgical life, manuscripts, 

liturgical books, printing, Liturgy, ecclesiastical schools. 

 Scientific field: Theology 

            Narrow scientific field: Liturgics 

            UDK: 27-528.8:271.22 (497.11) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



8 

САДРЖАЈ 

 

 

УВОД ...........................................................................................................................................  11 

 

I  БОГОСЛУЖБЕНИ ЖИВОТ КАРЛОВАЧКЕ МИТРОПОЛИЈЕ У XIX ВЕКУ 

 

ПОГЛАВЉЕ 1 

1. ИСТОРИЈСКО-ГЕОГРАФСКИ ОКВИРИ БОГОСЛУЖБЕНОГ ЖИВОТА  ....................  18 

А. Општи осврт на црквено-народни живот Срба у XVIII веку  .......................................  18 

Б.  Општи осврт на црквено-народни живот Срба у XIX веку ..........................................  22  

В. Духовне везе Карловачке митрополије са Србијом,  

         Босном и Херцеговином и Далмацијом ...........................................................................  25 

Увод ..............................................................................................................................................  25 

а) Духовне везе Карловачке и Београдске митрополије ................................................  25 

б) Духовне везе Карловачке митрополије и Босне и Херцеговине ..............................  29 

в) Духовне везе Карловачке митрополије са Далмацијом и Боком Которском ..........  33 

Закључак ......................................................................................................................................  37 

 

ПОГЛАВЉЕ 2 

2. БОГОСЛУЖБЕНИ ЖИВОТ ЕПИСКОПА, КЛИРА И ЛАИКА ............................................  38  

А. Богослужбени живот архијереја Карловачке митрополије ...........................................  38 

Б. Однос свештенства према богослужењу .........................................................................  44 

В. Побожност лаика и њихов однос према богослужењу ..................................................  53 

Закључак ......................................................................................................................................  62 

 

ПОГЛАВЉЕ 3 

3. БОГОСЛОВЉЕ ЛИТУРГИЈСКОГ ВРЕМЕНА И ПРОСТОРА .............................................  63 

А. Богослужбени језик Карловачке митрополије................................................................  63 

Увод ....................................................................................................................................  63 

а) Проблем неразумљивости црквенословенског језика у богослужењу ....................  63 

б) Први преводи литургијских молитава на српски језик .............................................  66 

в) Тенденције за очување доминације српског богослужбеног језика у односу  

              на грчки и румунски језик ............................................................................................  71 

Б. Хеортолошкe особености у Карловачкој митрополији у XIX веку ..............................  74 

а) Празнични каталог и поштовањe култа светих ..........................................................  74 

б) Проповеди као извор литургијског богословља ........................................................  79 

В. Богословски значај Великог типика Василија Николајевића за богослужбени живот  

          Карловачкe митрополијe ..................................................................................................  85 

Г. Недостатак и дотрајалост богослужбених сасуда, одежди и књига .............................  91 

Д. Покретање производње и продаја предмета неопходних за богослужење ..................  96 

Ђ. Проблем рецепције неканонских икона ..........................................................................  100 

Закључак ......................................................................................................................................  105 

 

 

 



9 

II ЛИТУРГИЈСКE KЊИГЕ  

 

ПОГЛАВЉЕ 1 

1. РУКОПИСНЕ БОГОСЛУЖБЕНЕ КЊИГЕ ..........................................................................  108  

Увод .........................................................................................................................................  108 

А. Општи осврт на преписивачку делатност богослужбених књига у  

          Карловачкој митрополији у XIX веку .............................................................................  111 

Б. Рукописни Архијерејски чиновници и требници ...........................................................  114 

В. Рукописни служебници и њихова богословска анализа ................................................  117 

Г. Рукописни требници и њихова богословска анализа .....................................................  120 

 

ПОГЛАВЉЕ 2 

2. ШТАМПАРСТВО И ШТАМПАНЕ БОГОСЛУЖБЕНЕ КЊИГЕ ......................................  127 

А. Штампарије и штампари српских богослужбених књига .............................................  127 

Б. Прештампавање богослужбених књига у Будиму, Бечу и Сарајеву .............................  135 

а) Улога и значај митрополита Стефана Стратимировића у прештампавању 

              богослужбених књига ...................................................................................................  135 

б) Улога и значај патријарха Јосифа Рајачића у прештампавању  

              богослужбених књига ...................................................................................................  137 

в) Улога и значај митрополита Георгија Николајевића у прештампавању 

              богослужбених  књига ..................................................................................................  140 

В. Штампани служебници XIX века и богословски коментари на неке промене у          

          Златоустовој, Василијевој и Литургији пређеосвећених Дарова .................................  147      

Г. Упоредна анализа српских штампаних требника XIX века ...........................................  156  

Закључак ..................................................................................................................................  165 

 

 

 

III ЛИТУРГИЈСКА ТЕОЛОГИЈА У ЦРКВЕНИМ ШКОЛАМА 

 

ПОГЛАВЉЕ 1 

1.  ОСНИВАЊЕ КЛИРИКАЛНИХ УЧИЛИШТА И ЊИХОВ  

     БОГОСЛУЖБЕНИ ЖИВОТ И РАД ...........................................................................................  168 

     Увод ....................................................................................................................................  168 

            А. Планови и извештаји црквених школа ................................................................  168 

            Б. Богослужбени живот у црквеним школама .........................................................  178 

            В. Однос клирика према храму и богослужењу ......................................................  180 

 

ПОГЛАВЉЕ 2 

2.  РУКОПИСНИ И ШТАМПАНИ ЛИТУРГИЧКИ ПРИРУЧНИЦИ ......................................  184 

Увод .........................................................................................................................................  184 

А. Рукописне литургике.........................................................................................................  184 

а) Црквени показатељ МПА 439/1871 .............................................................................  184     

б) Литургика БМС РРII 149/1–2 .......................................................................................  187 

в) Литургика БМС IV 7505 ...............................................................................................  188 

 

 

 



10 

Б. Штампане литургике за црквене школе...........................................................................  191 

а) Епíто , или краткаѧ сказанïѧ С еннагω Хра а, Ризъ егω и в не ъ совершае ыѧ 

             Бжественныѧ Лïт ргἱи, со Ѻкрестност и еѧ чрезъ краткïѧ, Вопросы и ѿвѣты, Во   

    употребленïе С еносл жителей Православныѧ Цркве восточныѧ Ка олическïѧ ............................  191 

б) Новая Скрижаль, или попoлнителное ωбясненïе ω Церкви и Литɤргïи, ω всѣх  

              службахь и утварехь церковныхь  .........................................................................  192 

в) Исторiческое, Догматiческое и Таинственное Изясненiе на Лγтɤргiю ....................  193 

г) Сокровище христианское то есть толкованїе свѧт х Таинь, Свѧтогь хра а, Сосɣдωвь 

             Церковн хь, и Божествене и Свѧ енне Лїтɣргие ......................................................................  193 

д) Кратко толкованѣ божественогь храма и свию у нѣму свештены судова и одежда 

              обичны послѣдованıя, божанствене литургиıе и светы црковны  таинства ............  194 

ђ) Црквено богословие или Црквесловие ........................................................................  195 

е) Црквено обредословље .................................................................................................  196 

ж) Наука о богослужењу Православне цркве .................................................................  197 

В) Штампане литургике за световне школе ........................................................................  205 

а) Изясненiе свете литургiе ...............................................................................................  205 

б) Литургика или Наука о богослужењу Свете Православне Цркве за школску младеж 206 

в) Кратка настава о богослужењу православне цркве ...................................................  208 

г) Литургика за српске школе и народ ............................................................................  208 

д) Литургика за православне ученике основних школа .................................................  210 

ђ) Наука о богослужењу Православне Цркве – православна литургика  

             за ученике средњих школа ............................................................................................  211 

Г) Остала литургичка издања ................................................................................................  213 

а) Писма о служби Божијој у Православној Цркви ........................................................  213 

б) Познавање Цркве или обредословље ..........................................................................  213 

Закључак ..................................................................................................................................  216 

Закључак ................................................................................................................................  218  

 

Скраћенице.................................................................................................................................  222  

Библиографија ...........................................................................................................................  223 

Извори .........................................................................................................................................  223 

Литература .................................................................................................................................  238  

  



11 

УВОД 

 

Карловачка митрополија, у српској историографији представљена као самостална 

црквена област у оквиру Хабзбуршке монархије, имала је за богослужбени живот српског 

народа северно од Саве и Дунава изузетан значај. Формирана је након Велике сеобе Срба 

1690. године, а прва митрополијска престоница била је Сентандреја, до 1708. године,1 када је 

основана Крушедолско-карловачка митрополија. 2  Резиденција српских митрополита и 

патријараха и национално-политички и културни центар српског народа постају Сремски 

Карловци 1713. године.3 На новим просторима српски народ чувао је колективно памћење на 

своју Цркву, светитеље, државу и династије. То ће се поготово одразити на пољу црквене 

уметности, манастирском фреско-сликарству и иконопису, на којима су представљани 

средњовековни мотиви, као знак блискости и нераскидивости Карловачке митрополије и 

Пећке патријаршије.4 

Канонски, Карловачка митрополија остала је „под врховном духовном влашћу Пећке 

патријаршије“ 5  и никада од ње, као ни од Цариградске патријаршије, није добила 

аутокефалност.6 Пећки патријарх Калиник I признао је 1710. године аутономију Митрополије, 

„као егзархат пећког трона“.7 Духовна зависност од Пећке патријаршије „формално је ишчезла“ 

њеним укидањем 1766. године.8 Титулу Патријаршије носила је Карловачка митрополија од 

1848. само почасно, јер канонско-правно својство патријарха никада није било признато од 

стране васељенских православних црквених катедри. Постојао је, дакле, митрополит са титулом 

патријарха, али не и Српске патријаршије.9 Ипак, интересантно је да се 1855. године у књизи 

Τάξις τῶν θρόνων τῆς ορθοδόξου ανατολικής εκκλησίας (Редослед катедри у источно-православној 

цркви), коју је одобрила и сама Цариградска патријаршија, Карловачка митрополија помиње 

под именом „автокефална црква у Аустрији“ (εκκλησίαι αυθοκέφαλοι) и то испред Грчке, а иза 

Руске и Кипарске цркве.10 

Ступајући на административну територију римокатоличке Аустријске царевине и 

прикључујући се Србима староседеоцима, српски народ се суочио са оштром политиком 

Бечког двора, који је правно и нормативно одлучивао њихову даљу судбину. Карловачку 

митрополију можемо да посматрамо као „духовни организам српског и других православних 

__________ 
1 Душан Ј. Поповић, Срби у Војводини 2 (Нови Сад: Mатица српска, 1990), 334. 
2 Радослав Грујић, „Автокефалност Карловачке Митрополије“, Гласник Историског друштва у Новом Саду 

књига II, свеска 1 (1929): 367. 
3 Поповић, Срби у Војводини 2, 334. 
4 Опширније о томе видети: Дејан Медаковић, Барок код Срба (Загреб: Просвјета, 1988). 
5 Радослав Грујић, „Проблеми историје Карловачке митрополије“, Гласник Историског друштва у Новом Саду 

књига II, свеска 1 (1929): 65. 
6  Према истраживању проф. др Љубомирке Кркљуш, о Карловачкој митрополији као правном наследнику 

Пећке патријаршије писало је више аутора. Између осталог: Никола Радојчић, „Историјске студије митрополита 

Стефана Стратимировића“, Гласник историјског друштва у Новом Саду књига II, свеска 3 (1929): 348–349; 

Johann von Csaplovics, Slavonien und zum Theil Croatien, Theil II (Pesth: in Hartleben's Verlag, 1819), 66; Emilijan 

Radić, Die orthodox-orientalischen Particularkirchen in den Ländren der ungarischen Krone. Eine rechtsgeschtliche 

Abhandlung (Budapest: Buchdruckerei von Victor Hornýanszky, 1886), 23; Ј. Х. Швикер, Политичка историја Срба 

у Угарској (Нови Сад: Матица српска, Београд: Гутенбергова галаксија, 1998), 72. Видети ошпирније: 

Љубомирка Кркљуш, „Патријарх Јосиф Рајачић у Српском народном покрету 1848–1849“, у Три века 

Карловачке митрополије 1713–2013, уредници издања Дејан Микавица и Драго Његован (Нови Сад: Епархија 

сремска СПЦ, Одсек за историју Филозофског факултета Универзитета у Новом Саду, Мало историјско 

друштво – Нови Сад, 2013), 210. 
7 Радош Љушић, Српска државност XIX века (Београд: Српска књижевна задруга, 2008), 465. 
8 Радослав М. Грујић, Православна Српска црква (Крагујевац: Светлост – Каленић, 1989), 116. 
9 Ђоко Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, од почетка XIX века до краја Другог светског рата 

(Минхен: Druckerei „Iskra“, 1966), 178. 
10  Радослав Грујић, „Автокефалност Карловачке митрополије”, Гласник Историског друштва у Новом 

Саду свеска 3–4 (1929): 379. Према: Н. Милаш, Православно црквено право (Београд: 1926), 328.  



12 

народа“ 11  Хабзбуршке монархије. Почивала је на више пута неповољно мењаним и 

сужаваним привилегијама и деклараторијама, главним правним регулаторима живота срп-

ског становништва. Исти су нестали у потпуности након потчињавања Срба мађарској влади. 

Отежавајућу околност представљала је и константна опасност и притисак за прихватање 

уније, због чега су архијереји морали да буду на опрезу.12 

У саставу Карловачке митрополије Срби су током XIX века живели у следећим 

епархијама: Сремско-карловачка архидијецеза, Бачка, Будимска, Горњокарловачка, Пакрачка, 

Темишварска, Вршачка,13  Арадска, Ердељска, Буковинска14  и Далматинска.15  Последње три 

биле су само догматски и духовно потчињене Митрополији. Њихов канонски статус патријарх 

Јосиф Рајачић и епископ темишварски Самуило Маширевић безуспешно су покушали да реше 

1860. године са аустријским царем Франц Јозефом I.16 Румуни су деценијама желели да се 

одвоје од Карловачке митрополије и формирају сопствену црквену јерархију. На крају су 

успели, добивши је царским декретом 1864. године. Њихове односе законски је коначно 

регулисао Угарски сабор 1868, а исте године је Синод Карловачке митрополије допустио 

црквено раздвајање,17 па је настала румунска Сибињска митрополија, у чији састав су, поред 

Карансебешке, ушле Ердељска, Буковинска и Арадска епархија. 18  За државну власт и 

Карловачка и новооснована Румунска митрополија, по питању црквеног школства и 

задужбинарства, биле су аутономне и под врховним надзором аустроугарског императора.19 

Поникла на почетку XVIII века, када је у свом богослужбеном поретку употребљавала 

рукописне и штампане књиге српскословенског и рускословенског језика, Карловачка 

митрополија у XIX веку доживљава крупне промене. Оне су превасходно манифестоване 

кроз незаустављив развој црквене просвете, коју је пратила експанзија штампања и 

прештампавања богослужбених и других књига за потребе Срба у Карловачкој митрополији 

и шире. У свему томе, као и у претходном веку, евидентан је био утицај Русије и Мале Русије 

(Украјине). Препознајемо га поготово у животу и раду многих личности и црквених 

великодостојника образованих на православном истоку, који су стечена знања и искуства 

преносили на богослужбени живот Цркве у Митрополији.20 

Срби, као најзначајнији конститутивни народ Карловачке митрополије, непрекидно су 

били изложени унији, прозелитизму, 21  германизацији 22  и мађаризацији. 23  Хуманизам и 

__________ 
11 Владан Гавриловић, „Три века Карловачке митрополије, српске привилегије до краја 18. века“, у Три века 

Карловачке митрополије 1713–2013, 67. 
12 У Хрватској су унијатске тежње присутне још од средине XVII века, а у Срему и Барањи тек што су се Срби 

ослободили турског зулума. Царица Марија Терезија, која је само наизглед показивала пријатељство према 

Србима, пошто-пото желела је да поунијати српски народ, о чему је 1776. године писала и римском папи Пију 

VI. Унија је узимала маха у Марчи и Жумбераку, касније у Далмацији и Босни и Херцеговини. Митрополитима 

и свештенству строго је било забрањено да предузимају било шта у вези са унијом. Видети подробније: 

Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 142–155; Славко Гавриловић, „О унијаћењу и 

покатоличавању Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XIII–XIX век)“, у Зборник о Србима у Хрватској 

(Београд: Српска академија наука и уметности, Одбор за историју Срба у Хрватској, 1995), 7–44. 

 Ненад Нинковић, „Унијаћење православаца у Карловачкој митрополији (1713–1768)“, у Три века Карловачке 

митрополије..., 145–164. 
13  Сава, епископ шумадијски и Стеван Бугарски, Монаштво Карловачке митрополије (Гргетег: Манастир 

Гргетег, 2018), 40. 
14 Љубивоје Церовић, Срби у Румунији од раног средњег века до данашњег времена (Београд: Министарство 

Републике Србије за везе са Србима изван Србије, 1997), 35–36. 
15 Сава, епископ шумадијски и Стеван Бугарски, Монаштво Карловачке митрополије, 40. 
16 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 184. 
17 Исто, 215. 
18 Церовић, Срби у Румунији од раног средњег века до данашњег времена, 37. 
19 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 215. 
20 О овој теми видети: Владислав Пузовић, Руски путеви српског богословља (Београд: Православни богословски 

факултет, Универзитет, Институт за теолошка истраживања, Службени гласник, 2017). 
21 Прозелитизам Католичке цркве током XVIII века на простору Хабзбуршке монархије подржавали су Бечки 

двор, жупанијске и војне власти. Његов утицај био је врло јак у Хрватској, Славонији, Барањи и Арадској дијецези 

https://sr.wikipedia.org/wiki/%D0%82%D0%BE%D0%BA%D0%BE_%D0%A1%D0%BB%D0%B8%D1%98%D0%B5%D0%BF%D1%87%D0%B5%D0%B2%D0%B8%D1%9B


13 

ренесанса, као нови културолошки и философски феномени, подједнако у знаку хилијазма, 

такође су у извесној мери утицали на богослужбени живот и народну побожност Срба. У 

многим срединама довели су до верског индиферентизма, појачаног још више појавом 

социјалистичких идеја и све већег уплитања световних власти у црквене надлежности. 

Карловачку митрополију, премда територијално заокружену и одвојену целину, не можемо 

посматрати изоловано од простора изван њених граница, где је такође живео српски народ – 

Србије, Босне и Херцеговине и Далмације. Њихова међусобна зависност и повезаност 

изражена је посебно у сфери духовног живота. 

Разлози којима смо се руководили приликом одабира ове теме су вишеструки. Најпре, 

чињеница да епоха XIX века са теолошко-литургијског аспекта није истражена у довољној 

мери, па самим тим није била предмет детаљнијег изучавања са аспекта литургичке 

богословске науке. Деветнаестим веком већином су се бавили историчари, спорадично 

теолози, а литургичари врло ретко. Тек у новије време савремени српски литургичари 

покренули су многа богословска питања која захтевају систематски приступ и озбиљан 

истраживачки рад. То потврђује оправданост ове докторске дисертације која би требало да 

нам пружи јаснију слику српског богослужења на широком простору Карловачке 

митрополије. То је истовремено и предуслов оригиналности овог рада у коме ће се, уз 

коришћење извора и обимне библиографије, приступити теми систематски и интегрално, 

историјско-богословски, што до сада није учињено. 

Научни допринос српској теологији и богослужењу XVIII века који је својом 

докторском дисертацијом Српска барокна теологија 24  пружио проф. др Владимир 

Вукашиновић, такође нас је мотивисао да започнемо истраживање богослужбеног живота 

Карловачке митрополије XIX века. У поменутој дисертацији је, поред осталог, констатован 

неминовни руски и малоруски утицај на литургијски живот. 

Даље је на одлуку, у већој мери, утицала и близина и доступност обимне рукописне 

грађе Митрополијског архива, огранка САНУ у Сремским Карловцима и штампаних 

публикација при библиотекама Матице српске, Патријаршијског двора, Карловачке 

гимназије и Богословије. Намера нам је била да научној јавности, између осталог, 

представимо један део расположивог рукописног и књижног богатства, иза којега стоји 

плејада значајних личности заслужних за развој богослужбеног и црквено-просветног 

живота Карловачке митрополије и Српске Православне Цркве уопште.  

Битно је поменути чињеницу да је последњих неколико деценија евидентан врло 

интензиван развој српског литургичког богословља. Његове разултате сада већ прати знатан 

број запажених научних радова и скупова у оквиру којих је своје истакнуто место заузела и 

Карловачка митрополија. Ради подсећања, 1. новембра 2013. године у Сремским Карловцима 

одржан је научни скуп посвећен обележавању три века од утемељења Карловачке 

митрополије. Историчари, историчари уметности и музике, теолози, правници и други, 

својим прилозима дали су немерљив допринос савременом сагледавању феномена овог 

црквено-политичког организма који је одиграо значајну улогу у животу Срба.25 Такође, у 

Матици српској у Новом Саду одржана су у периоду од 2017–2020. године, у оквиру пројекта 

„Историја Карловачке митрополије од краја XVII до краја XIX века“, четири научна скупа, 

____________________ 

Карловачке митрополије. Спорадично је захватао и остале територије на којима су живели православни. Видети 

опширније: Ненад Нинковић, „Унијаћење православаца у Карловачкој митрополији 1713–1768“, 164. 
22 Василије Ђ. Крестић, Срби у Угарској 1790–1918 (Нови Сад: Матица српска, 2013), 250–255. 
23 Славко Гавриловић, Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век) (Београд: „Филип 

Вишњић“, 1993), 192. 
24 Владимир Вукашиновић, Српска барокна теологија (Врњци – Требиње: манастир Тврдош, Братство Св. 

Симеона Мироточивог, 2010). 
25 Видети: Зборник радова са научног скупа Три века Карловачке митрополије 1713–2013 (Сремски Карловци: 

Епархија сремска), 2014. 



14 

где су поднети реферати на тему богословља и духовног живота Карловачке митрополије.26 

На Православном богословском факултету у Београду одржан је 17. децембра 2018. године 

Међународни научни скуп „Oсам векова аутокефалије Српске православне цркве (1219–

2019): историјско, богословско и културно наслеђе“ са, између осталог, темама посвећеним 

Карловачкој митрополији.27 Вредан је помена и све већи број научних и стручних радова о 

кључним личностима Карловачке митрополије XIX века, као што су: Јосиф Рајачић, Герман 

Анђелић, Георгије Бранковић, Лукијан Богдановић, Никанор Грујић и други.28 

За одговоре на многа теолошка питања посебно су нам значајни радови, како аутора 

који су живели и стварали у XIX и XX, тако и оних савремених, у XXI веку, почев од 

архијереја, преко свештенства и монаштва, до професора у богословским средњим и високим 

школама. Сви они оставили су дубок траг у развоју литургијског богословља. 

Кроз црквену периодику XIX века (Српско-далматински алманах, Беседа, Истина, 

Глас Истине,Српски Сион, Дабробосански Источник, Босанско-Херцеговачки Источник, 

Пастир...) између осталог намењену развоју и унапређењу духовне књижевности и 

учвршћивању „народно-автономног живота наше цркве и школе“,29 многи аутори траже и 

наводе узроке дистанцирања лаика од цркве, непохађања богослужења, док архијереји 

канонским визитацијама настоје да заведу у парохијама ред и контролишу богослужбени 

поредак. Појављују се и радови о исправности и неисправности појединих свештених радњи 

током служења Литургије. У проналажењу решења, многим ауторима полазна тачка било је 

Извјестије учитељноје, литургичко упутство настало крајем XVII века, које ће постати 

саставни део готово свих касније штампаних издања служебника. Његов циљ је био да се 

унификује богослужбена пракса. У тражењу одговора на бројна питања из литургијске 

__________ 
26 Видети: Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, зборник радова са научног скупа Нови Сад, 

11. децембар 2017. (Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2017); Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, зборник 

радова са научног скупа Београд–Нови Сад, 17–18. децембар 2018. (Београд: Институт за културу сакралног 

Монс хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду), 2019; Богословље и 

духовни живот Карловачке митрополије, зборник радова са научног скупа Београд – Нови Сад, 16–17. 

децембар 2019. (Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ Универзитета у Београду), 2020; Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, зборник 

радова са научног скупа Београд – Нови Сад, 1–2. децембар 2020. (Београд: Институт за културу сакралног 

Монс хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду), 2021. 
27 Видети: Осам векова аутокефалије Српске Православне Цркве, зборник радова са међународног научног 

скупа (1219–2019) (Београд: Донат граф), 2020.  
28 Поводом обележавања 155 година од упокојења патријарха српског Јосифа Рајачића објављен је зборник са 

научне конференције „Патријарх Јосиф Рајачић и његово доба (1785–1861)“, одржане у Сремским Карловцима 

5. новембра 2016. Кроз 17 реферата учесници скупа су с различитих аспеката научно утемељено и свеобухватно 

интерпретирали живот и дело овог карловачког првојерарха. Рајачићеву аутобиографију са животописом 

приредили су и објавили Жарко Димић и Љиљана Јеремић (видети: Патријарх Јосиф Рајачић 1785–1861, 

зборник радова, Сремски Карловци – Београд, 2017; Жарко Димић и проф. др Љиљана Јеремић, Описаније 

живота патријарха Јосифа Рајачића, Сремски Карловци, 2011). Биографско-историјски, научно и аналитички 

писали су о Герману Анђелићу, Георгију Бранковићу, Лукијану Богдановићу и Никанору Грујићу проф. др 

Горан Васин, Патријарх Георгије Бранковић и његово доба: 1890–1907 (Нови Сад: Мало историјско друштво – 

Нови Сад, 2014); Никанор Грујић (Нови Сад: Прометеј, 2017); Архијереји Карловачке митрополије на прелому 

векова: Герман Анђелић, Георгије Бранковић, Лукијан Богдановић, Георгије Зубковић (Нови Сад: Прометеј, 

Радио телевизија Војводине, 2018), Душан Петровић (Патријарх Георгије Бранковић (1890–1907): животопис 

и рад на црквеној просвети (Ср. Карловци: Српска православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2005); 

Патријарх Георгије Бранковић: задужбинар и приложник (Ср. Карловци: Српска православна богословија 

Светог Арсенија I Сремца, 2006); Патријарх Георгије Бранковић: борба за очување народно-црквене 

аутономије (Ср. Карловци: Српска православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2007); Патријарх 

Лукијан Богдановић, последњи патријарх карловачки (Ср. Карловци: Српска православна епархија сремска, 

2013); Владика пакрачки Никанор Грујић Срб Милутин (Ср. Карловци: Српска православна богословија Светог 

Арсенија I Сремца, 2011); Срђан Ерцеган, Лукијан: православни архиепископ карловачки, Митрополит и 

Патријарх српски 1908–1913 (Ср. Карловци: Србска православна епархија сремска, 2013). 
29 Позив на претплату на духовни часопис ''Српски Сион'', Српски Сион година I, бр. 1 (18891): 15–16. 



15 

теологије и праксе, блажене успомене патријарх српски Павле врло често се позивао на то 

Упутство и коментаре поменуте црквене периодике.30 

За истраживање теме о богослужбеним књигама од посебног значаја су археографски 

радови, затим Српска библиографија за новију књижевност Стојана Новаковића,31 Каталог 

Библиотеке Матице српске II Димитрија Кириловића, 32  тротомно издање Српске књиге 

Библиотеке Матице српске, 1801–1867, 33  Инвентар рукописа Библиотеке Српске 

патријаршије,34 Опис ћирилиских рукописа Народне библиотеке Србије I,35 Опис рукописа и 

старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије будимске у 

Сентандреји,36 библиотеке архијереја, манастира и парохијских цркава, о чему су писали 

Љубомир Дурковић Јакшић, 37  Чедомир Денић, 38  Жарко Војновић, 39  и други. Међутим, 

већина аутора није се бавила конкретнијом анализом и поређењем рукописних и штампаних 

литургичких књига. 

Имајући у виду напред наведено, циљ наше тезе је да расветли и јасно интерпретира 

литургијски живот и литургијску теологију Карловачке митрополије XIX века и да је 

богословско-литургички анализира. Такође, циљ је да се прикаже значај наставка утицаја 

руског богословља и његове крајње консеквенце на богослужбени живот и црквену просвету 

и да се изнесу резултати историјско-литургичке анализе рукописних и штампаних српских 

служебника и требника XIX века. Богословски закључци треба да нам дају одговор на 

питање какав је и колики значај Карловачке митрополије био за литургијски живот Срба и да 

пруже допринос литургијској обнови Српске Православне Цркве. 

Полазећи од претходног, наш рад садржи три целине. У првом делу, под насловом 

„Богослужбени живот Карловачке митрополије XIX века“, била је неопходна 

контекстуализација епохе и сагледавање најзначајних њених аспеката друштвено-

политичких и духовних веза Карловачке митрополије са покрајинским Црквама Србије, 

Босне и Херцеговине и Далмације. То нам помаже да прецизније сагледамо однос архијереја, 

свештеника и лаика према богослужбеном животу. Имајући у виду бројне случајеве са 

којима су се свештенослужитељи суочавали у пракси, издвојили смо неке особености у вези 

с литургијским временом и простором. На хеортолошку проблематику, праћену скраћењем 

броја црквених празника и забраном Србима њиховог прослављања, надовезали су се још 

подметање неправославних икона и, услед разних околности, дотрајалост црквених сасуда, 

__________ 
30  Патријарх Павле, Да нам буду јаснија нека питања наше вере III (Београд: Издавачки фонд Српске 

православне цркве Архиепископије београдско-карловачке), 2010. 
31 Стојан Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност 1741–1867 (Београд: Српско учено друштво, 

1869). 
32 Димитрије Кириловић, Каталог Библиотеке Матице српске II, српске књиге 1848–1880 (Нови Сад: Матица 

српска, 1955). 
33 Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 1 (Нови Сад: Библиотека Матице српске, 2005), 

Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 2 (Нови Сад: Библиотека Матице српске, 2006), 

Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 3 (Нови Сад: Библиотека Матице српске, 2007). 
34  Зоран Ранковић, Владимир Вукашиновић и Радоман Станковић, Инвентар рукописа Библиотеке Српске 

патријаршије (Београд: Библиотека Српске патријаршије, 2012). 
35 Љубица Ђорђевић Штављанин, Мирослава Гроздановић Пајић, Луција Цернић, Опис ћирилиских рукописа 

Народне библиотеке Србије I (Београд: Народна библиотека Србије, 1986). 
36  Надежда Р. Синдик, Мирослава Гвозденовић Пајић и Катарина Мано Зиси, Опис рукописа и старих 

штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије будимске у Сентандреји (Београд: Народна 

библиотека Србије; Нови Сад: Библиотека Матице српске, 1991). 
37 Љубомир Дурковић Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850 (Београд: Завод за издавање уџбеника 

Социјалистичке Републике Србије, 1963). 
38  Чедомир Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, књ. 1 (Београд: Српска 

академија наука и уметности, 2010); Чедомир Денић, „Рукописне књиге библиотеке манастира Гргетега у XIX 

веку“. Зборник Матице српске за ликовне уметности 24 (1988): 215–242. 
39  Ж. Војновић, „Манастирске библиотеке на подручју Карловачке митрополије у 18. веку“ (Докторска 

дисертација, Филолошки факултет у Београду, 2018). 



16 

одежди и књига. То ће довести до иницијатива и отварања специјализованих радионица за 

њихову производњу, да би се спречио римокатолички утицај. 

Циљ другог дела нашег рада, „Литургијске књиге Карловачке митрополије XIX века“, 

јесте упознавање са мањим бројем рукописних и већим бројем штампаних богослужбених 

књига употребљаваних у Карловачкој митрополији и њихов опис. У том смислу указаћемо на 

значајније штампаре и штампарије XIX века и њихову улогу у ширењу српске црквене и 

грађанске књиге. Следствено томе, представићемо допринос прештампавању богослужбених 

књига српских митрополита Стефана Стратимировића и Георгија Николајевића и патријарха 

Јосифа Рајачића. 

У трећем делу рада обрађујемо значајну и незаобилазну тему литургијске теологије у 

црквеним школама Карловачке митрополије. Ту, пре свега, имамо у виду богослужбени 

живот кандидата ових школа, односно њихову тежњу да науче да служе, како Литургију, 

тако и остала последовања.  

Временско раздобље XIX века обележио је настанак и развој литургике као посебне 

научне дисциплине, која ће своју пуну афирмацију добити у XX веку. Међутим, да би на 

прави начин схватили литургику, неопходно је било обратити пажњу на рукописне и 

штампане приручнике науке о богослужењу, који нам откривају не само врсту научног 

приступа њихових аутора, него и бригу Цркве да се том богословском предмету постепено да 

место које заслужује и које јој је с пуним правом и припадало.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I 

 

БОГОСЛУЖБЕНИ  ЖИВОТ  

КАРЛОВАЧКЕ МИТРОПОЛИЈЕ У XIX ВЕКУ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



18 

 

ПОГЛАВЉЕ 1 

1. ИСТОРИЈСКО-ГЕОГРАФСКИ ОКВИРИ БОГОСЛУЖБЕНОГ ЖИВОТА 

 

А. Општи осврт на црквено-народни живот Срба у XVIII веку 

 

У XVIII и првој половини XIX века Хабзбуршка власт је Цркву у Карловачкој 

митрополији40 називала црквом „источног обреда расцијанског“ и „шизматичком“, српски 

народ „рацки“, „илирски“ 41  (gens Rasciana или populus Illyricus), 42  а српски језик „са 

потцењивањем“ рацки језик.43 Након Темишварског сабора 1790. године употребљаван је 

назив Црква „грчког обреда несједињеног“44 (Graeci Ritus Unitive vel Non uniti).45 Одржао се 

све до министра Антона Шмерлинга, који је озваничио назив Цркве као „грчко-источна“ 

(griechisch orientalisch). Службени назив српског патријарха гласио је: „Карловачки 

архиепископ, српски митрополит и грчко-источни патријарх“.46Духовна лица ословљавана су 

свештеницима и протопрезвитерима, уместо поповима и протопоповима. 47  Црквеним 

поглаварима било је јасно да су на новом простору, где су се стицајем историјских околности 

затекли, промене у Цркви неминовне. Њена снага била је „подвезана и спутана“48 и раније, 

јер је била без пристојног храма, неопходних богослужбених књига, школа, катихизиса и 

спремног свештеника. Насупрот њој стајала је јака, богата, добро организована и ратоборна 

Римокатоличка црква.49 

Нагомилани проблеми у животу Цркве решавани су на народно-црквеним саборима. 

Дијецезални епископи су посланицама, наредбама, уредбама, богослужбеним и 

дисциплинарним правилима за парохијско свештенство, регулисали црквено-правне и друге 

__________ 
40 Историчари и други писци у својим радовима углавном су користили различите изразе за Српску Цркву у 

Kарловачкој митрополији у Хабзбуршкој монархији: „Српска православна црква у Карловачкој митрополији и 

Аустро-угарској монархији“ (Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 20; 23), „Српска црквена 

област“ (Пузовић, Кратка историја Српске Православне Цркве 1219–2000 (Крагујевац: Каленић, 2000) 80; или 

„Српска Црква у Аустрији“ (Р. Веселиновић, Историја СПЦ са народном историјом књига III (Београд: САС 

СПЦ, 2010), 35. Радослав Грујић Карловачку митрополију назива „Српска Црква у Војводини, Славонији и 

Хрватској“, односно „Српска Црква у Карловачкој митрополији“ (Радослав М. Грујић, Православна Српска 

црква. (Крагујевац: Светлост–Каленић, 1989, 114, 121). Интересантан је термин који користи Димитрије 

Николајевић у студији о епископу далматинском Пантелејмону Живковићу, „Карловачка митрополија – општа 

заједница православне цркве“ (Димитрије Николајевић, „Пантелејмон Живковић епископ далматински (1834–

1835) и унија“, Богословски гласник година XII, свеска 4 и 5 (1913): 273. Историчар Горан Васин је назива 

Црква у Аустроугарској, српска Црква (Горан Васин, Архијереји Карловачке митрополије на прелому векова 

(Нови Сад: ИК Прометеј, 2018) 24, 28. Жарко Војновић у својој докторској дисертацији „из методолошких 

разлога“ Карловачку митрополију назива „Православна Црква у целој Царевини“ (Ж. Војновић, „Манастирске 

библиотеке на подручју Карловачке митрополије у 18. веку“,23–24. Сматрамо термине „српска Црква“, односно 

„Црква у Аустроугарској“, историјски најпрецизнијим и прихватљивим, па ћемо их стога и ми користити у 

нашем даљем излагању. 
41 Поповић, Срби у Војводини 2, 11. 
42 Јохан Хајнрих Швикер, Политичка историја Срба у Угарској (Нови Сад: Матица српска; Београд: 

Гутенбергова галаксија, 1998), 34. 
43 Гавриловић, Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век), 197. 
44 Поповић, Срби у Војводини 2, 11. 
45 Швикер, Политичка историја Срба у Угарској, 302. Епископ бачки Платон Атанацковић протестовао је 

против термина „Грчки Синод“, и „несједињени“, сматрајући да они директно вређају достојанство Срба у 

Монархији. Видети: Владан Гавриловић, Горан Васин и Ненад Нинковић, „Преглед историје будимске 

епархије“, у Три века Карловачке митрополије..., 116. 
46 Поповић, Срби у Војводини 2, 11. 
47 Швикер, Политичка историја Срба у Угарској, 302. 
48 Јован Вучковић, „''Побожни људи'', ''Богомољци'' или ''Евангелисти''“, Богословски гласник година II, књига 

III (1903): 22. 
49 Исто, 22. 



19 

односе.50 Као приоритет помињу се: настојање на једнообразности у вршењу служби на целој 

територији првобитно заједничке Београдско-карловачке митрополијe, 51  уређење 

свештеничких прихода, регулисање њихових међусобних односа, односа са парохијанима и 

унапређивање образовања свештеника.52 

Најопсежнију реформу верског и друштвеног живота Митрополије покренуо је 

архиепископ и митрополит београдско-карловачки Мојсије Петровић (1713–1730), 53  а 

наставили су Викентије Јовановић (1731–1737) 54  и Павле Ненадовић. 55  Захваљујући 

Ненадовићу започела је нова епоха у развоју духовног живота, поготово црквене и народне 

просвете. Унапредио је свештенички и монашки живот, у манастире је увео киновијски 

живот, потврдио је Монашка правила митрополита Викентија Јовановића (1749) и 

Свештеничка правила (1753) чија особеност је била да се посведневно богослужи по типику 

и да се „користе богослужбене књиге нових московских издања“.56 Међутим, евидентна је, с 

друге стране, све већа потчињеност Карловачке митрополије Хабзбуршкој држави. 

Последице тога биле су сужавање верских и грађанских права, редукција црквених празника, 

стопирање увоза богослужбених књига из Русије и Украјине и њихово прештампавање.57 

Две и по деценије пре краја XVIII века стање у Карловачкој митрополији ништа није 

боље. Евидентно је смањивање броја свештеника, забрана зидања храмова, сиромаштво у 

манастирима58 и  црквеним општинама.59 Тако је митрополиту Викентију Јовановићу Видаку 

царица Марија Терезија одобрила да из књижаре бечког дворског штампара Јосифа Курцбека 

бесплатно узме потребан број рускословенских богослужбених књига и подели их 

сиромашним црквама. 60  У школама српска деца, уз учење латинског језика, упознају и 

латинске богослужбене обреде. 61  Спречавању ширења уније допринео је много Мали 

катихизис Јована Рајића, 62  дуго употребљаван у просветном систему Карловачке 

митрополије. Обесправљивање српске Цркве настављено је кроз одузимање световне власти 

митрополиту. Кандидати за свештенике више нису рукополагани у Пећи, нити су могли да 

долазе на територију Монархије.63 

Oпшту оцену вере Срба у XVIII веку дао нам је историчар Душан Поповић. Према 

његовим речима, вера је прожимала цео друштвени живот Срба, „од најозбиљнијих ствари па 

__________ 
50 Никола Лукић, „Богослужбена и дисциплинарна правила за парохијско свештенство на просторима Карловачке 

митрополије“, у Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, зборник радова са научног скупа Нови 

Сад, 11. децембар 2017, ур. Владимир Вукашиновић (Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, 

Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2017), 100–116. 
51 Исидора Точанац, Српски народно-црквени сабори (1718–1735), (Београд: Историјски институт, 2008), 234. 
52 Исто, 223. 
53  Азбучник Српске православне цркве по Радославу Грујићу, приредио Слободан Милеуснић (Београд: 

Београдско издавачко-графички завод, Музеј Српске Православне Цркве, 1993), 187. 
54 Сава Вуковић, Српски јерарси од деветог до двадесетог века (Београд: Евро; Подгорица: Унирекс; Крагује-

вац: Каленић, 1996), 70. 
55 Азбучник Српске православне цркве..., 160. 
56 Вукашиновић, Српска барокна теологија, 234. 
57 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 63. 
58 Исто, 63. 
59 Чедомир Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, књига 1 (Београд: Српска 

академија наука и уметности, 2010), 229. 
60 Исто, 229. 
61 Исто, 63. 
62 Богословско дело и теолошка мисао Јована Рајића били су предмет вишегодишњег научног истраживања и део 

докторске дисертације професора др Владимира Вукашиновића. С тим у вези, објављен је у оквиру пројекта 

„Српска теологија XVIII века 2009. године, са пратећим коментарима и тумачењима, Рајићев Мали катихизис. 

Опширније о животу и делу Јована Рајића видети у зборницима са научног скупа у Београду 1997. Јован Рајић: 

живот и дело (Београд: Институт за књижевност и уметност, 1997) и Новом Саду 2001, Јован Рајић – историчар, 

песник и црквени великодостојник (Нови Сад: Српска академија наука и уметности, Епархија бачка и други, 2001). 
63Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 78.  



20 

до поезије“.64 У цркву на богослужења долазили су у великом броју. Пост се подразумевао, а 

разрешени су били тешки болесници и деца до седам година.65 Вернике је исповедао посебан 

свештеник – духовник.66 Исповеђеним лаицима издавао је потврду, такозвану „цедулу“, без 

које се нису могли причестити. Причешћивање без исповести, могло је да се заврши 

рашчињењем свештеника. Они који се не исповеде и причесте прве недеље Часног поста и 

пред Божић, одлучивани су од Цркве.67 Забрањиван им је улазак у храм, а свештеницима у 

њихове домове. Кажњавани су хришћани који не посећују храм, раде у празничне дане, 

псују, спречавају млађе да обављају верске дужности. Црквене санкције обухватале су: 

одлучење од цркве и причешћивања, склапања брака, клетву и изостајање са опела 

покојницима. У свакодневном животу важиле су одредбе обичајног права, општих канонских 

прописа, изложених у Законоправилу Светог Саве и аустријским Привилегијама. Увреде и 

прогони свештенства били су готово свакодневна појава. Србима је забрањивано да зидају 

храмове и манастире, а они без дозволе су рушени. Нови су морали да буду изграђени у 

барокном, језуитском стилу. По већим насељима, Србима нису дозвољене јавне црквене 

свечаности и ношење литије, док су, с друге стране, српске занатлије и трговци били 

приморавани да на католичким црквеним процесијама носе барјаке.68 

Богослужбени живот православних Срба у Дубровнику је до 1800. године до те мере 

био отежан да нису имали свог свештеника, а обреди су били савршавани у највећој тајности. 

Многе православне цркве порушене су или пренамењене у римокатоличке. Покојнике су 

сахрањивали ноћу, без свештеног опела.69 У недостатку православне цркве, верни су тајно 

одлазили у једну кућу где је Литургију служио монах из Требиња, доносећи са собом 

антиминс.70  У Дубровник је повремено долазио свештеник из Херцеговине који је тајно 

крштавао децу, исповедао и причешћивао лаике. 71  Право слободе богослужења и право 

грађанства Срби су добили 1813. године.72 

У појединим местима Карловачке митрополије, уместо православног свештеника, 

верске обреде обављали су католички жупници. Српског осуђеника на смрт пратили су до 

губилишта, а православни није могао ни да их посети. Деца из мешовитих бракова 

крштавана су у римокатоличкој вери.73 

Какав је био положај митрополита, односно епископа Карловачке митрополије? 

Митрополити и патријарси појављују се као духовни и „световни поглавари српског и свих 

других православних народа у Монархији“. 74  Почетком XVIII века, избор митро-полита 

потврђивао је пећки патријарх.75 Били су образовани, са извесном променљивом самоупра-

__________ 
64 Поповић, Срби у Војводини 2, 337. 
65 Исто, 337. 
66 Институција духовника у црквеном животу Срба присутна је још од средњег века. У Душановом законику 

помињани су посебни свештеници – духовници, који су са епископским благословом исповедали по парохијама. 

Подробније видети: Душан Љ. Кашић, „Света тајна исповести у Српској Цркви – данас“, Богословље 1 и 2 (1983): 

33; Петар Николић, „Историјско-богословски аспект последовања Свете тајне исповести и покајања, у 

Карловачкој митрополији у XVIII и XIX веку“, у Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, година I, 

зборник радова са научног скупа Нови Сад 11. децембар 2017, Институт за културу сакралног Монс хемус, 

Институт за литургику и црквену уметност ПБФ у Београду (Београд: 2018), 67–81. 
67 Та пракса настављена је у XIX веку. У прилог томе сведоче спискови деце и одраслих парохијана о редовном 

причешћивању у време четири вишедневна поста током године, сачувани у АСАНУК-у у Сремским 

Карловцима. Видети: Спискови парохијана способних за исповест у парохијама сремске дијецезе, АСАНУК 

МПБ 10–19/1856. 
68 Поповић, Срби у Војводини 2, 337–338. 
69 Ирена Арсић, Дубровачке теме XIX века (Београд: Ars Libri; Бања Лука, Бесједа, 2009), 104. 
70 Ђорђе Николајевић, О Дубровнику и о Дубровчанима прир. Ирена Арсић (Београд: ArsLibri; Бања Лука, 

Бесједа, 2009), 80. 
71 Арсић, Дубровачке теме XIX века, 104. 
72 Николајевић, О Дубровнику и о Дубровчанима, 81. 
73 Поповић, Срби у Војводини 2, 339. 
74 Гавриловић, „Три века Карловачке митрополије – Српске привилегије до краја 18. века“, 68. 
75 Поповић, Срби у Војводини 2, 347. 



21 

вом, добијеном на основу царских привилегија. У ситуацији када је српско православље било 

озбиљно угрожено, изграђивали су националну свест и подстицали национална осећања,76 

чији настанак је често наглашаван као особеност XIX века. Међутим, српско православље 

постојало је и раније, „али не као моћна развијена компонента“, као што је то било после 

Француске револуције.77 Доброг православца у то време морао је да краси врлински живот у 

сваком погледу, а управо таквог човека је српски народ и тражио за митрополита. За Србе је 

поготово представљало саблазан уколико митрополит једе месо, јер је једна од његових 

основних дужности била да пости до краја живота.78 За државну власт било је важније да 

митрополит буде културан, одан држави, док је било пожељно да му је верска страна слабије 

изражена. Поред свега, српски митрополити и епископи подносили су најтеже увреде, не 

само од владара, него и министара и великодостојника Католичке цркве.79 Према речима 

Владимира Вукашиновића, истраживача српског богослужења XVIII века, то временско 

раздобље утицало је не само на доба просвећености, барок, рационализам и пијетизам, већи 

на „тадашње и касније српско богословље“, и на „све друге области народног и културног 

духовног живота“.80 

Свеукупан црквено-народни живот Срба у Карловачкој митрополији стављен је под 

строгу државну контролу и регулисан Хабзбуршким деклараторијама. У том смислу, 

спроведена је заштита свештенства, интензивније васпитавање младих, прецизирани су 

услови изградње православних храмова. Дозвољена је употреба јулијанског календара, с тим 

да су православни у срединама где живе са католицима морали да поштују и славе њихове 

празнике. О реду и дисциплини у манастирима бринуо је црквени суд – конзисторија, у чијој 

надлежности су били избор игумана, контролисање уредности храмова, богослужбених 

сасуда и одежди, као и вођење црквене администрације. Конзисторија је такође бринула да 

ништа не буде у супротности са црквеним или манастирским правилима.81 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
76 Динко Давидов, „Карловачка митрополија“, у Три века Карловачке митрополије..., 22. 
77 Мирослав Костић, „Конструкција барокног историјског колективног идентитета: Верско-политички програм 

Карловачке митрополије и хронике грофа Георгија Бранковића“, у Три века Карловачке митрополије ..., 472. 
78 Поповић, Срби у Војводини 2, 345. 
79 Исто, 12–13. 
80 Вукашиновић, Српска барокна теологија, 14. 
81 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 78. 



22 

 

Б. Општи осврт на црквено-народни живот Срба у XIX веку   

 

Деветнаести век, „органски израстао из XVIII“,82  у историји Цркве у Карловачкој 

митрополији, са својим новим моментима и особеностима, био је врло занимљив и 

динамичан. Он је, као што је то добро приметио српски историчар Ђоко Слијепчевић, био 

плод постепеног узрастања и сазревања свега онога „што је током друге половине XVIII века 

сејано у душе“ српског народа и његовог свештенства у Карловачкој митрополији.83 Срби с 

тог простора доживљавали су снажан друштвени, културни и цивилизацијски потрес, уз 

незаустављив процес „европеизације српске културе“.84 Док је у XIX веку у Европи дошло до 

општег буђења националне свести и модернизације држава, српски народ, притиснут 

интересима Аустрије, а касније Аустроугарске, карактерисала је административна, културна 

и економска подељеност. У XIX веку Срби су се нашли пред великим искушењима, биле су 

им сужене привилегије и били су „непризнати као народ и нација и без аутономне 

територије“.85 Црква је остала једина снага која је могла да oдржи народну саборност и 

тежњу „за својим националним, политичким и културним интересима“. 86  На почетку 

последње деценије XVIII века, за духовног вођу Карловачке митрополије изабран је 

митрополит Стефан Стратимировић (1790–1836)87 који је био највиши црквени ауторитет за 

Србе, у и изван Хабзбуршке монархије. Штитио је народ од уније и римокатоличког 

прозелитизма и развијао црквену просвету. Преломни период у Карловачкој митропoлији 

XIX века настао је након Револуције 1848. године када је, са проглашењем Српске Војводине 

и Патријаршије, за првог патријарха изабран Јосиф Рајачић (1848–1861).88 Он се залагао за 

подизање универзитета и богословског семинара. Његов живот поклапа се са периодом 

Баховог апсолутизма, када је доста пажње посвећено школи и просвети. Војводина и војвода 

као национална илузија нису трајали дуго. Аустрија их је званично укинула 27. децембра 

1860. на опште одушевљење Мађара и Немаца. Било је то ново разочарење Срба у Бечки 

двор и прављење заокрета у српској политици према Мађарима.89 

Другу половину XIX века у Карловачкој митрополији карактерише све већа 

секуларизација друштва, поделе и сукоби у српској заједници, непоштовање духа 

саборности90 и оштра борба за црквено-школску аутонoмију. Уз Рајачића, у одбрану Цркве 

стао је епископ пакрачки Никанор Грујић (1864–1887).91 Као свестрано образовани теолог 

успротивио се социјал-либералним идејама Светозара Милетића и његовом залагању за 

учешће лаика у управљању Црквом, искорењивању злоупотреба и незнања у Цркви, због 

чега је изазвао протесте јерархије.92 Тврдњама милетићеваца нису одговарали ни положај 

епископа, нити односи световњака са њима у црквено-литургијским питањима. Дали су себи 

за право чак да тумаче црквене каноне, показујући у томе невероватан дилетантизам. 

Патријарх је, према Грујићевом мишљењу, морао бити из редова српских јерараха и 

__________ 
82 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 22. 
83 Исто, 22. 
84  Драган Станић, „Карловачки завет – Карловачка митрополија као духовна чињеница и чувар српске 

државности“, у Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 30. 
85 Љушић, Српска државност XIX века, 458. 
86 Зоран Стевановић, „Устоличење владике бачког Платона према изворној архивској грађи Архива Војводине“, 

у Три века Карловачке митрополије, 278. 
87 Вуковић, Српски јерарси..., 469. 
88 Азбучник Српске православне цркве..., 216. 
89 Љушић, Српска државност XIX века, 462. 
90 Станић, „Карловачки завет – Карловачка митрополија као духовна чињеница и чувар српске државности“, 30. 
91 Горан Васин, Никанор Грујић (Нови Сад: Прометеј, 2017), 22; 36. 
92 Дејан Микавица и Горан Васин, „Владика Никанор Грујић у црквеној и националној политици пречанских 

Срба (1848–1887)“,  у Три века Карловачке митрополије..., 252. 



23 

изабиран уз обавезно присуство осталих епископа.93 Истицао је Карловачку митрополију као 

једину институцију свих Срба у Монархији који треба да бирају свог војводу.94 Тврдио је да 

су либерали и Милетић разорили веру и Цркву, да хуле на Бога и Богородицу, светитеље, а 

називао их је јеретицима, безверцима и отпадницима од вере.95 Указујући политичарима да је 

патријарх гаранција спречавању страначких острашћености, да хришћански разум мора бити 

изнад личних и партијских интереса, Грујић је поручивао: „Господо Ви Цркву која је српство 

и православље одржала, манастире и цркве сачувала сада шаљете у инвалидски дом“.96 

Владика Никанор је Косовски култ и Светосавље сматрао основним компонентама живота 

православних Срба у Монархији.97 С друге стране, либерали су сматрали да Црква кочи 

сваки покушај да Срби успоставе ред у школама и црквено-школској аутономији. Милетић је 

тврдио да је Сабор испоштовао свa традиционална начела и обичаје у српском народу, али и 

да су иста „саображена са духом времена (...) и у складу са законском нормом“.98 Међутим, 

главни циљ политички и антицрквено оријентисаних Срба био је узимање власти у своје руке 

и лична корист. Стога је патријарх српски Самуило Маширевић (1864–1870)99 истицао да 

Црква има свој Устав и своје уређење и да се о црквено-народним питaњима не може 

расправљати са онима који не исповедају веру православне Цркве и не поштују њене свете 

обреде. У време патријарха Германа Анђелића (1882–1888)100 владала су мишљења да је он 

„послужио влади и њеним настојањима да ограничи велики утицај лаика на живот и рад 

цркве“.101 Остао је упамћен по томе што се личним и братовљевим ктиторством одужио 

српском народу, остављајући иза себе у Карловцима зграду Гимназије.102 

Патријарх Георгије Бранковић током архипастирствовања настојао je да обнови 

епископски кадар и да покуша да омогући успешније управљање Црквом, а у Синоду да 

спречи лаике да утичу на црквене послове.103 Био је против црквено-политичких реформи 

Краљевске угарске владе, усмерених ка увођењу грађанског брака, државних матрикула и 

васпитавању деце из мешовитих бракова. Од 1893. године патријарху су тим поводом 

представници многих црквених општина слали писма из чијег садржаја је јасно уочљив 

негативан став према планираним реформама.104 Будући да је нови закон ступао на снагу 1. 

октобра 1895, српски архијереји Карловачке митрополије су свештенству и народу 29. 

септембра упутили Посланицу са јасно изложеним учењем Цркве о Светој тајни брака, 

крштењу и васпитању деце. Позивајући свештенство да буду „достојни потомци“ својих 

предака, позвали су их да „сами проуче државне законе које се дотичу вере и цркве, како би 

својим парохијанима у појединим приликама могли давати нужна упутства“.105 Вернима је 

саветовано да буду послушни својој Цркви, да поштују светиње и свештеника као духовног 

оца.106 Патријарх је остао упамћен по својим бројним задужбинарско-приложничким делима. 

__________ 
93 Исто, 253. 
94 Исто, 249. 
95  Аутобиографија Никанора Грујића, прир. Иларион Зеремски (Сремски Карловци: Српска манастирска 

штампарија, 1907), 138. 
96 Микавица и Васин, „Владика Никанор Грујић у црквеној и националној политици пречанских Срба (1848–

1887)“, 253. 
97 Исто, 255. 
98 Исто, 252. 
99 Азбучник Српске православне цркве..., 137. 
100 Вуковић, Српски јерарси..., 131. 
101 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 195. 
102 Васин, Архијереји Карловачке митрополије на прелому векова..., 19 
103 Васин, Патријарх Георгије Бранковић и његово доба, 320. 
104  Писма Црквених општина патријарху против политичко-црквених реформи Краљевске угарске Владе 

АСАНУК МПА 347/1893; АСАНУК МПА 408/1894; АСАНУК МПА 403/1895. 
105  Посланица православних српских архијереја Митрополије карловачке пречасном свештенству и 

благочестивом народу богоспасаемих епархија: бачке, темишварске, вршачке, будимске и градова Реке и В. 

Кањиже, АСАНУК МПА 403/1895. 
106 Исто, АСАНУК МПА 403/1895. 



24 

Као „отац Митрополије“ 107  и „човек Цркве“ 108  учествовао је у кључним догађајима за 

будућност Срба у Митрополији. С мученички пострадалим патријархом Лукијаном 

Богдановићем 1913. године у Аустроугарској монархији завршен је „ред митрополита-

патријараха који су се старали да очувају у нашем народу српску самосталност и светосавско 

православље“.109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
107 Васин, Патријарх Георгије Бранковић и његово доба, 280 
108 Исто, 321. 
109 Вуковић, Српски јерарси..., 293.  



25 

В. Духовне везе Карловачке митрополије са Србијом,  

Босном и Херцеговином и Далмацијом   

 

 

Увод 

 

Да бисмо добили целовитију и јаснију слику духовног живота Карловачке 

митрополије, неопходно је било ову тему сагледати из знатно шире перспективе – њеног 

односа са Србима у Србији, Далмацији и Босни и Херцеговини (у даљем тексту БиХ). Прве 

две црквене области биле су саставни део Карловачке митрополије. Београдска и Карловачка 

митрополија ујединиле су се на Народно-црквеном сабору у фебруару 1726. године у 

Карловцима110 и то је, према речима историчара Радослава Грујића, много значило „за цео 

национално-религијски, просветни и уопште културни живот Срба под Аустроугарском 

влашћу“.111 Пракса ће показати да је, и поред територијалног размимоилажења Београдским 

миром 1739. године,112 наведени Грујићев суд у великој мери добио своју потврду у XIX 

веку. Ово поготово важи за област богослужења, незамисливог без литургијских и других 

књига и размене мишљења и искустава архијереја. 

 

 

а) Духовне везе Карловачке и Београдске митрополије 

 

На самом почетку XIX века, две епархије Београдског пашалука, Београдска и 

Ужичко-ваљевско-шабачка113 налазиле су се под јурисдикцијом Цариградске патријаршије, с 

владикама који су били Грци-фанариоти.114 Циљ им је био јелинизација негрчке православне 

популације на Балканском полуострву.115 Портиним ферманима из 1793. и 1794. године116 

Србима је омогућена слобода вероисповести, богослужбеног живота,117 обнова и изградња 

цркава. 118  Повластице су укинуте 119  1801. године, после трагичне смрти београдског 

митрополита Методија 120  који је одржавао везе са митрополитом Стефаном 

Стратимировићем. Стратимировић је Методију слао антиминсе за служење Литургије, уз 

посредовање земунског протопрезвитера Михаила Пејића Ирижанина.121  Поред народних 

вођа и појединих ктитора, који су бринули о животу цркве,122 Стратимировић је саветима 

утицао на духовни живот у Србији током дугог робовања под Турцима, када су многи 

манастири осиромашили и нису били у могућности да набаве скупе богослужбене предмете. 

Током Првог српског устанка противио се да свештеници и калуђери носе оружје и учествују 

у борбама. Поручивао им је да се врате пастирском позиву, учвршћивању вере у народу, опи-

__________ 
110  Опширније о овој теми видети: Исидора Точанац „Београдска и Карловачка митрополија – процес 

уједињења (1722–1731)“, Историјски часопис књ. LV (2007): 201–217. 
111 Азбучник Српске Православне Цркве..., 188–189. 
112 Точанац „Београдска и Карловачка митрополија – процес уједињења (1722–1731)“, 214. 
113 Пузовић, Кратка историја Српске православне цркве..., 46. 
114 Грујић, Православна Српска Црква, 107. 
115 Пузовић, Кратка историја Српске православне цркве..., 38. 
116  Недељко Радосављевић, Православна црква у Београдском пашалуку 1766–1831 – управа Васељенске 

патријаршије (Београд: Историјски институт, посебна издања, књига 53, 2007), 93. 
117 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 330. 
118 Радосављевић, Православна црква у Београдском пашалуку..., 93. 
119 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 331. 
120  Љубомир Стојановић, „Стари српски записи и натписи“, у Зборник за историју, језик и књижевност 

српскога народа, књига II (Београд: Српска краљевска академија, 1903), 1801. 
121 Радосављевић, 97. Цитирано према: Прота Михаило Пејић Ирижанин Стратимировићу (15/26. 4. 1798), 

АСАНУК, МПБ 226/1798. 
122 Милан Ковачевић, „Црквени и верски живот у северозападној Србији крајем XVIII и почетком XIX века“, 

Богословље свеска 1–2 (1992): 92. 



26 

смењавању деце и што чешћем богослужењу. У том циљу послао им је шатор-цркву и цркве-

не сасуде.123 С друге стране, вожд, устаници и народ строго су поштовали вишедневне и 

једнодневне постове и држали заветни пост понедељком.124 Стратимировићева улога видљи-

ва је и у збрињавању епископа ужичко-шабачког Антима (1802–1814)125 који је пребегао у 

Срем 1806. године.126 Са двојицом ђакона и пратњом примио га је у манастир Бешеново на 

Фрушкој Гори, где је овај остао неколико месеци.127 

Стратимировић је настојао да допринесе и архијерејском богослужењу. Из писма које 

датира од 8. маја 1816. године, сазнајемо да га је београдски митрополит Агатангел (1816–

1825)128 обавестио да је од ужичког епископа129 примио књигу „Архијерејско свештенослу-

жење“, коју је својевремено Стратимировић поклонио Агатангеловом претходнику.130 Инте-

ресантно је да у истом писму моли да се две посуде са светим миром које се чувају у Земуну, 

тамо доспеле за време рата и избеглиштва, врате Београдској митрополији.131 Поред Страти-

мировића, један од најактивнијих помагача српских устаника у Шумадији био је владика 

бачки Јован Јовановић. Многе устаничке вође су са њим одржавали везе и обраћали му се за 

материјалну и моралну помоћ.132 За српске устанике Јовановић је тражио помоћ од руског 

цара и руског митрополита Амвросија.133 

Срби су стекли право да сами бирају свог митрополита и епископе 134  и потпуну 

слободу богослужења у црквама 135  издавањем хатишерифа 1830. године. 136  Везу између 

Београдске и Карловачке митрополије допуњује и чињеница да је годину дана касније, 

потписаним конкордатом између Кнежевине Србије и Васељенске патријаршије,137  Србија 

спровела реорганизацију црквене управе „по угледу на Карловачку митрополију“.138 Њену 

аутокефалност Цариградска Патријаршија је прогласила 1879. године.139 

Митрополит Петар Јовановић (1833–1859) 140  је „ударио темељ даљем развоју 

црквеног и просветног живота у обновљеној Србији“.141 Родом са простора Аустроугарске 

царевине (Илок),142 завршио је Карловачку гимназију, богословију и лицеј у Сегедину.143 Био 

__________ 
123 Ковачевић, „Црквени и верски живот у северозападној Србији крајем XVIII и почетком XIX века“, 86. 
124 Исто, 87. 
125 Вуковић, Српски јерарси..., 18 
126 Ковачевић, „Црквени и верски живот у северозападној Србији крајем XVIII и почетком XIX века“, 80. 
127 Душан Кашић, „Епископ шабачки Антим“, Теолошки погледи бр. 4 (1979): 280. 
128 Вуковић, Српски јерарси..., 7. 
129 Агатангел у писму није навео име епископа. 
130 Агатангелов претходник био је Дионисије II Нишлија, београдски митрополит од 1813. до 1815. г. Видети 

опширније: Недељко Радосављевић, Православна црква у Београдском пашалуку 1766–1831, 128. 
131 Писмо београдског митрополита Агатангела митрополиту Стефану Стратиировићу, АСАНУК МПБ 2 а–

б/1816. 
132  Драгослав Страњаковић, „Јован Јовановић, владика бачки“, Гласник Српске православне цркве година 

XXXV, бр. 7, 8, 9 (1954): 183. 
133 Гавриловић, Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век), 158–159.  
134 Љушић, Српска државност XIX века, 104. 
135 Радосављевић, Православна црква у Београдском пашалуку..., 148. 
136 Љушић, Српска државност XIX века, 104. 
137 Исто, 108. 
138 Радосављевић, Православна црква у Београдском пашалуку..., 154. 
139 Веселиновић, Историја Српске православне цркве, 200–201. 
140 Поводом стогодишњице смрти митрополита Петра Јовановића, професор Душан Кашић објавио је 1964. г. у 

часопису за богословску књижевност и црквено-сталешка питања Православна мисао, обимну студију у којој је 

исцрпно и зналачки читаоцима приближио живот и рад овог знаменитог архијереја. Треба рећи да овај научни 

рад нису узели у разматрање приликом писања о митрополиту Петру Јовановићу ни Ђоко Слијепчевић ни Сава 

Вуковић. Видети: „Душан Кашић, Петар Јовановић митрополит Србије (1833–1859; †1864) – поводом 

стогодишњице смрти“, Православна мисао,часопис за богословску књижевност и црквено-сталешка питања 

година VII, свеска 2 (1964): 35–52. 
141 Пузовић, Кратка историја Српске православне цркве, 47. 
142 Алекса Илић, Петар Јовановић: митрополит београдски: његов живот и рад 1833–1859. год. (Београд: 1911), 11. 
143 Исто, 12. 



27 

је под непрекидним духовним надзором Стратимировића који га је након хиротоније често 

саветовао у раду,144 упућујући га како канонски да бира епископе.145 У писму од 22. јануара 

1834. године, митрополитов секретар Марко Лазаревић 146  обавештава Јовановића „да је 

поручио црквене књиге по списку“ који је од њега примио, препоручујући му да, као што је у 

Срему и Бачкој, отвара школе крај парохијске цркве, у којима ће деца учити црквено појање, 

читање и разумевање богослужења.147  Својим сарадницима Стратимировић je наредио да 

препишу „Чин изабранија и рукоположенија архијерејскаго“ и потом га проследио 

Јовановићу. На његову молбу, послао му је савете и упутства о брачном праву.148 Митро-

полит Јовановић донео је низ прописа и уредби које се односе на богослужбени живот. Стро-

го је водио рачуна о реду, дисциплини свештеника и њиховом материјалном стању. 149 

Захтевао је да верно, савесно, побожно и усрдно извршавају богослужења и своје свете ду-

жности. У парохији да тачно свештенодејствују, паству да упућују „истинитој вери и закону 

Божијем“, да посећују свете храмове и испуњавају црквене заповести.150 Препоручивао је 

свештенству да парохијанима саветују што чешћи долазак у храм на молитву, да посте, 

исповедају се и причешћују.151 Наредба из 1848. године односила се на државне чиновнике, 

обавезу да недељом и празником одлазе на Литургију, а током поста да се исповеде и приче-

сте. Исто је важило за ухапшене, притворенике и војску.152 Митрополит Јовановић више пута 

је свештенство писмено обавештавао о значају покајничке дисциплине, исповести и при-

чешћа током Великог поста.153 Прописао је правила за унутрашњи поредак у манастирима, 

одредио који ће бити проглашени за царске лавре, а који за општежића и метохе. Мање 

познате манастире преименовао је у парохијске цркве.154 Бринуо је и о црквеној просвети. 

Српске младиће слао је на више духовно образовање у Русију и на острво Халку, бирао је и 

постављао учитеље, писао уџбенике за многе предмете, прегледао стручне књиге.155 

За митрополита Србије Михаила Јовановића (1859–1881; 1889–1898),156 православног 

монаха Кијево-печерске лавре, цетињски архимандрит Нићифор Дучић рекао је да наша 

Црква није имала после Светог Саве „просвећенијег и достојанственијег и заслужнијег 

архипастира“.157 Желео је да српски народ оцркови и оправослави.158 Покушавао је да ојача 

духовне везе „српске Цркве у Србији са Црквом српског народа у Аустроугарској“. 159 

Црквеним великодостојницима у Карловачкој митрополији помагао је да се одрже и одбране 

од покушаја хабзбуршког режима да реформишу Цркву, униште монаштво и архијереје, 

__________ 
144 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 361. 
145 Илић, Петар Јовановић: митрополит београдски: његов живот и рад..., 31. 
146 Уз ово писмо Лазаревић је митрополиту послао на латинском језику нацрт уређења државних власти у Кар-

ловачкој митрополији. Видети: А. Илић, Петар Јовановић: митрополит београдски: његов живот и рад..., 32. 
147 Илић, Петар Јовановић: митрополит београдски: његов живот и рад..., 32. 
148 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 361–362. 
149 Вуковић, Српски јерарси..., 403. 
150„О обавезама и понашању свештенства, Е бр. 82, 1841“, у Уредбе и прописи Митрополије београдске 1835–

1856, приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић (Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и 

културу, 2010), 99. 
151 „О дужностима и обавезама свештенства, К бр. 657, 1854“, Уредбе и прописи Митрополије београдске, 267. 
152 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 370. 
153 „О исповести за време великог поста, Е бр. 73, 4. фебруар 1849“; О исповести за време часног поста, Е бр. 63, 

29. јануар 1851“; „О исповести за време великог поста, Е бр. 80, 29. јануар 1854“; „О исповести парохијана, Е 

бр. 83, 7. фебруар 1856“, у Уредбе и прописи Митрополије београдске: 205, 228, 253, 293. 
154 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 376. 
155 Вуковић, Српски јерарси..., 405. 
156 Исто, 328. 
157  Нићифор Дучић, Књижевни радови архимандрита Н. Дучића књига 5 (Београд: Државна штампарија 

Краљевине Србије, 1898), 317. 
158 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 390. 
159 Павле Швабић, „Мелентије Павловић митрополит београдски“, Гласник Православне цркве у Краљевини 

Југославији година V(1904): 88–89. 



28 

правила о посту, скрате богослужење, у црквену службу уведу оргуље и клупе.160 Са митро-

политовим благословом у државној штампарији у Београду штампане су најнеопходније 

литургијске књиге, по рускословенском предлошку. 161  Интересовао га је српски народ у 

целини, поготово онај који је живео у још неослобођеним крајевима. 162  Противио се 

духовном утицају Запада и политичком утицају Аустроугарске монархије.163 Бринуо се за 

опстанак православља у БиХ, деловима Старе Србије са Македонијом и крајевима 

старопланинског Загорја. 164  Многи Срби обраћали су му се за помоћ тражећи, између 

осталог, да им пошаље учитеље, књиге,165 да посредује у отварању духовне школе166 и друго. 

Митрополит је уклоњен с власти 1881. године. Разлог томе било је његово противљење 

Закону о таксама, усвојеном без знања и пристанка Светог архијерејског сабора.167  Овај 

закон косио се са црквеним канонима и био на штету свештенства. 168  Велику пажњу 

посвећивао је уређењу и штампању богослужбених књига. Саставио је и уједначио чинове за 

специјално српске обичајне обреде: разање славског колача (1862), чин крсног хода, ношење 

литије (1872), правила над кољивом које се на вечерње доноси и над оним што се на 

парастосу и на литургијама благосиља. Написао је литургику за више школе: „Црквено 

богословие или Црквесловие“ (1860), приредио треће издање Србљака (1861) додајући 

службе оних светих Срба којих није било у ранијим издањима. Већини Срба светитеља 

написао је синаксаре, поправио је и допунио службе Светом Кирилу и Методију, прерадио 

службу светом Прохору Пчињском (1879) и саставио службу светом Петру Цетињском, 

штампану у Москви (1895).169 Познат је и његов труд у борби против неправославних икона 

у српским храмовима,170 као и у искорењивању псовки против вере и светиње.171 Залагао се 

за, бар једном годишње, исповест и причешћивање државних чиновника. 172  У оквиру 

пастирског рада, трудио се на искорењивању невенчаних бракова,173 залагао се за исповест и 

причешће осуђених на смрт,174 за забрану растурања безбожних књига Васе Пелагића175 и за 

искорењивање секте Назарена.176 

Утицај Карловачке на Митрополију Србије видљив је при избору Теодосија Мраовића 

(1883–1889)177 који је, као и Петар Јовановић, потекао са простора Аустроугарске монархије. 

С обзиром на то да епископи у Србији нису хтели да га посвете за митрополита, помоћ је 

затражена од митрополита карловачког Германа Анђелића. По одобрењу аустријског цара 

__________ 
160 Душан Берић, „Митрополит Михаило и Аустроугарска 1875–1880“ у Живот и дело митрополита Михаила: 

(1826–1898), Научни скупови, Српска академија наука и уметности; књ. CXVIII Одељење историјских наука, 

књ. 31 (Београд: САНУ, 2008), 189. 
161 Нићифор Дучић, Историја Српске Православне Цркве (Бања Лука: Глас српски – Графика, 2008), 199. 
162 Милић Петровић, „Митрополит Михаило и Стара рашка“ у Живот и дело митрополита Михаила: (1826–

1898), 119 . 
163 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 390. 
164 Владимир Стојанчевић, „Улога митрополита Михаила у помагању ослободилачког покрета Срба у Турској“, 

у Живот и дело митрополита Михаила: (1826–1898), 104. 
165 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 424. 
166 Петровић, „Митрополит Михаило и Стара рашка“, 119. 
167 Вуковић, Српски јерарси..., 330. 
168 Угљеша Рајчевић, „Због чега је и како митрополит Михаило удаљен са трона Српске Цркве“ у Живот и дело 

митрополита Михаила, 65.  
169 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 465.  
170  Предраг Пузовић, „Борба митрополита Михаила против неправославних икона у српским црквама“, у 

Прилози за историју СПЦ (Ниш: Византијско огледало, 1997), 273. 
171 Исто, 276. 
172  Пузовић, „Захтев митрополита Михаила да се државни чиновници бар једном годишње исповеде и 

причесте“, 277. 
173 Пузовић, „Пастирски рад митрополита Михаила“, 278.  
174 Исто, 280. 
175 Исто, 281.  
176 Исто, 285. 
177 Азбучник Српске Православне Цркве..., 157. 



29 

посвећен је у Сремским Карловцима.178 Био је то неканонски избор, без датог овлашћења 

Цркве у Србији.179 Указом краљевских намесника, митрополит Михаило вратио се поново на 

трон Београдске архиепископије и митрополије српске 28. маја 1889. године.180 

 

 

б) Духовне везе Карловачке митрополије и Босне и Херцеговине 

 

Српска Црква у БиХ, након укидања Пећке патријаршије 1766. године, потпала је под 

јурисдикцију Цариградске патријаршије. На њене епархије именовани су отада епископи 

пореклом Грци. 181  Народ је био незадовољан због њихове грамзивости за новцем, 182 

наметнутог грчког језика у црквама и школама, те је захтевана национализација школе и 

„више словенског и народног духа“ у цркви.183 Дуго је постојао обичај да се у цркви за 

једном певницом пева на грчком, а за другом на словенском језику.184 Митрополити-Грци у 

БиХ присутни су били готово кроз цео XIX век. Захумско-херцеговачки епископ Аксентије 

III (1838–1848) увео је високе таксе за црквене обреде и додатне намете у целој епархији. 

Имао је лош однос према свештеницима.185 У много лепшем сећању код српског народа и 

свештенства у Босни остао је зворничко-тузлански митрополит Агатангел (1848–1861).186 

Служио је Литургију на српскословенском језику, редовно обављао канонске визитације и 

допринео подизању великог броја храмова.187 Последњи је био митрополит Антим (1874–

1880). 188  Настојећи да сачува свој положај, патријарху српском Прокопију Ивачковићу 

(1874–1879) 189  изражавао је жељу да Цркву у БиХ припоји Карловачкој митрополији. 190 

Његов поступак осудила је Цариградска патријаршија.191 Сачувано писмо из 1880. године 

сведочи нам да је Антим кандидате рукопологао недостојно и супротно канонима Цркве.192 

Документ, међутим, не садржи више детаља о овом случају.  

Деветнаести век на овом простору био је у знаку бројних устанака против турске 

власти193 и тежњи ка припајању Србији и Црној Гори.194 Нетрпељивост Муслимана према 

Србима временом је била све израженија, угрожавајући верски и друштвени положај 

потоњих. Контролисано је зидање цркава, забрањено постављање звона и крста, спречаване 

__________ 
178 Сава Вуковић, „Стварање нове више јерархије после уклањања митрополита српског Михаила“, у Живот и 

дело митрополита Михаила: (1826–1898), 12. 
179 Вуковић, „Стварање нове више јерархије после уклањања митрополита српског Михаила“, 16. 
180 Исто, 16. 
181 Пузовић, Кратка историја Српске православне цркве, 69. 
182  В. Ћоровић, „Из Сарајевске прошлости: омладински покрет у Сарајеву шездесетих година XIX века“, 

Прилози за књижевност, језик, историју и фолклор, књ. XVI, свеска 1, (1936): 19. 
183 Исто, 19. 
184 Исто, 19. 
185 Вуковић, „Стварање нове више јерархије после уклањања митрополита српског Михаила“, 10. 
186 Исто, 8. 
187 Лонгин Томић, „Улога српског православног свештенства зворничко-тузланске епархије у прошлости“, у 

Споменица поводом осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), 36–37. 
188 Вуковић, „Стварање нове више јерархије после уклањања митрополита српског Михаила“, 20. 
189 Вуковић, Српски јерарси..., 412. 
190  Саво Љубибратић, „Архиепископ и митрополит Сава Косановић“, у Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958)..., 76. Патријарх српски Прокопије 

Ивачковић обратио се писмом 9. децембра 1878. г. Никанору Грујићу за мишљење да ли да затражи 

митрополитску јурисдикцију над православном црквом у БиХ. Никанор му је одговорио да је пре тога 

неопходно решити државоправни положај БиХ. Видети: Автобиографија Никанора Грујића, 169. 
191 Љубибратић, „Архиепископ и митрополит Сава Косановић“, 77. 
192 О недостојном и антиканонском рукополагању сарајевског митрололита Антима, АСАНУК МПБ 1880/1. 
193 Према истраживању историчара Милорада Екмечића, у Босни и Херцeговини до 1918. године било je 14 

српских сељачких устанака, од којих су свега три у XX веку. Предводили су их српски православни 

свештеници. Видети опширније: Љушић, Српска државност XIX века, 471; Слијепчевић, Историја Српске 

православне цркве II, 523. 
194 Љушић, Српска државност XIX века, 470. 



30 

литије.195 На звоник и звоно Срби нису смели да помисле све до друге половине XIX века.196 

Народ се окупљао у храмовима само о Божићу, Ускрсу, Духовима, Петровдану и Великој 

Госпојини. Многа места, поготово у средњој Босни, нису имала цркве. 197  Путописац 

Александар Гиљфердинг, на пропутовању кроз БиХ и Стару Србију, забележио је случајеве 

православних Срба који у животу нису имали прилике да  присуствују богослужењу.198 Вук 

Стефановић Караџић запазио је да неки свештеници служе Литургију „од године до 

године“,199 док  калуђери боље знају типик, чешће читају у цркви и служе Литургију.200 

Султановим Ферманом 1875. године, Срби су добили извесне олакшице у грађењу цркава, 

али и даље су се Муслимани томе противили.201  

Берлинским конгресом 1878. године БиХ ушла je у састав Хабзбуршке монархије.202 

Промене у верском животу Срба видљиве су биле одмах након Аустроугарске окупације. 

Уклоњени су српски грбови са православних цркава и школа, ћириличне књиге замењене 

латиничним, забрањена је куповина руских богослужбених књига и предузета темељна 

ревизија свих школских уџбеника. 203  Будући да у Бечу нису желели да цариградски 

патријарх и даље поставља митрополита у БиХ, уз коначну сагласност Порте,204 требало је 

решити проблем јурисдикције Цркве. Аустроугарски режим излаз из настале ситуације видео 

је у припајању Карловачкој митрополији, 205  с чиме је био сагласан и Герман Анђелић, 

тврдећи да је Карловачка митрополија „наследница Пећке патријаршије“.206 Међутим, томе 

су се противиле црквене општине и босанско свештенство.207 За решавање овог сложеног 

питања били су заинтересовни и Србија и Русија.208 Неспоразуми су разрешени Конвенцијом 

1880. године, између Цариградске патријаршије и Аустроугарске владе. 209  Срби су тада 

изгубили самоуправу у сфери цркве и образовања. 210  Цар је добио право да поставља 

епископе, а власт могућност да се меша у надлежности Цркве и школа.211 На Литургији су 

епископи помињали име Цариградског патријарха и од њега добијали свето миро. 212 

Ускраћено им је право да бирају свештенике. Угашена је богословија у Бањој Луци а 

__________ 
195 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 527. 
196 Иво Андрић, Развој духовног живота у Босни под утицајем турске владавине (Београд: Просвета, 1995), 41. 
197 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 527. 
198  Александар Ф. Гиљфердинг, Путовање по Херцеговини, Босни и Старој Србији (Београд: Новинско-

издавачка установа Службени лист СРЈ, 1996), 34. 
199  Андрић, Развој духовног живота у Босни под утицајем турске владавине, 78. Цитирано према: Вук 

Стефановић Караџић, Живот и обичаји народа српскога (Беч: 1867), 296. 
200 Исто, 296. 
201 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 528. 
202 Љушић, Српска државност XIX века, 472. 
203 Томић, „Улога српског православног свештенства зворничко-тузланске епархије у прошлости“, 46. 
204 Војислав Богићевић, „Стање СПЦ у Босни и Херцеговини од окупације 1878. до почетка борбе за верско-

просветну аутономију 1896. године (Из аустроугарских тајних архива)“, у Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), педесетогодишњице анексије (1908–1958) и 

четрдесетогодишњице ослобођења и уједињења (1918–1958), приредио Светозар Душанић (Београд: 

Србоштампа, 1959), 55. 
205  Војислав Максимовић, Митрополит Сава Косановић 1839–1903 (Добрун – Сарајево: „Дабар“, СПКД 

„Просвјета“, 2003), 28. 
206 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 540–541. 
207 Максимовић, Митрополит Сава Косановић 1839–1903, 28. 
208 Исто, 28. 
209 Љубибратић, „Архиепископ и митрополит Сава Косановић“, 77. 
210  Ристо Грђић, „Борба за црквено-школску аутономију у Босни и Херцеговини“, у Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), 94. 
211 Томић, „Улога српског православног свештенства зворничко-тузланске епархије у прошлости“, 46. 
212 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 544. 



31 

отворена нова, у Рељеву, с професорима блиским режиму.213 Отежавано је зидање цркава, 

забрањивано оснивање црквених певачких друштава.214 

Кључна личност за живот босанских Срба под Аустроугарском влашћу био је 

митрополит Сава Косановић, хиротонисан у Сарајеву за дабробосанског митрополита, 10. 

априла 1881. године.215 Сукобио се с влашћу која је најразличитијим ограничењима отворено 

иступала против православне вере. Забрањиван је рад српских школа, употреба ћирилице, 

покушано је са заменом руских богослужбених књигама прештампаним у аустроугарским 

штампаријама.216  Све време праћени су контакти босанских Срба са Русијом и Србијом. 

Римокатоличка пропаганда предлагала је Косановићу да са народом и свештенством 

прихвати унију, а заузврат да сачувају слободу литургијске службе и народне обичаје.217 

Међутим, такав предлог митрополит Сава је одбио.218  

Митрополит је путем окружница објављиваних у „Дабробосанском источнику“ од 

1881–1885. године, захтевао од свештеника споровођење појединих наредби богослужбеног 

карактера. На пример, да не обављају обреде венчања ноћу, а венчања војних обвезника да не 

чине без дозволе надлежних власти; при изградњи цркава да се темељи не постављају без 

архијерејског благослова, конзисторији да се достављају подаци о броју и врсти крсних слава 

и друго. 219  Што се тиче његовог односа са Карловачком митрополијом, Косановић је 

избегавао контакте са карловачким патријархом Германом Анђелићем сматрајући да је исти 

изабран неканонски, одлуком аустроугарских власти, те да је био издајник српства и 

православља.220 Такође се јавно успротивио идеји Димитрија Руварца221 да се Православна 

Црква у БиХ одвоји од Цариградске патријаршије и потчини Карловачкој митрополији.222 

Право Карловачке митрополије да јој буде потчињена Црква у БиХ доказивао је и Никодим 

Милаш. 223  Своју тезу изнео је у расправи „Канонско начело православне цркве при 

разређивању црквених области“. У њој, између осталог, Милаш пише да је, независно од 

канонских и историјских разлога, у интересу Босанске митрополије да призна врховно право 

српског патријарха у Сремским Карловцима и ступи у „црквено јединство са осталим 

православним црквеним предстојницима Аустроугарске монархије“.224 Косановић је негирао 

овај Милашев став истичући да се Православна Црква у БиХ може издвојити само уз 

сагласност Цариградске патријаршије. При томе, она се може присајединити само Србији 

__________ 
213 Грђић, „Борба за црквено-школску аутономију у Босни и Херцеговини“, 94. 
214 Мирко Максимовић, „Црквене борбе и покрети“, у Напор Босне и Херцеговине за ослобођење и уједињење 

(Бања Лука – Београд: Графид, 2017), 82–83. 
215 Предраг Пузовић, Српска православна епархија Дабробосанска – шематизам (Србиње: Духовна академија 

Св. Василија Острошког, 2004), 22. 
216 Премда ће о прештампавању богослужбених књига бити речи у другом делу рада, на овом месту ћемо само 

поменути опсежну акцију њиховог исправљања и прештампавања у Сарајеву, што је чињено да би се спречио 

увоз из Србије и Русије. Од 1889. до 1892. за потребе Српске Цркве штампано је неколико богослужбених 

књига с благословом цариградског патријараха Дионисија V (1887–1891) и Неофита VIII (1891–1894). 
217 Богићевић, „Стање СПЦ у Босни и Херцеговини од окупације 1878. до почетка борбе за верско-просветну 

аутономију 1896. године... “, 59.  
218 Д. Р., „Сава Косановић, митрополит дабро-босански“, Српски Сион година III, бр. 3 (1903): 83. 
219 Пузовић, Српска православна епархија Дабробосанска – шематизам, 30. 
220 Максимовић, „Црквене борбе и покрети“, 167–168.  
221 Димитрије Руварац (1842–1931), свештеник, историчар, политичар и публициста. Објавио је велики број 

историјских извора и студија, црквено-политичких чланака и расправа. Био је управник Српске манастирске 

штампарије у Сремским Карловцима, библиотекар Патријаршијске библиотеке, уредник часописа „Српски 

Сион“, „Архива за историју српске православне Карловачке митрополије“ и „Гласника Српске патријаршије“. 

Видети опширније: Никола Радојчић, „Димитрије Руварац: 25. октобар, 1842, Ст. Бановци † 20. новембар (3. 

децембар) 1931, Ср. Карловци, Гласник Историског друштва у Новом Саду, књига V (1932): 145–156. 
222 Максимовић,„Црквене борбе и покрети“, 256. 
223 Богићевић, „Стање СПЦ у Босни и Херцеговини од окупације 1878. до почетка борбе за верско-просветну 

аутономију 1896. године...“, 61. 
224  Никодим Милаш, Каноничко право православне цркве при разређењу црквених области: к питању о 

јерархичком положају Сарајевске митрополије (Задар: 1884), 16. 



32 

или Црној Гори, или може да постане аутономна.225 Овај проблем биће и један од разлога 

Косановићеве оставке. Најпре је у задарском „Народном листу“ објављено да намерава да 

поднесе оставку стога што Земаљска влада од њега захтева да се потчини Карловачкој 

митрополији. Будући да ову вест није демантовао, окарактерисан је као „опасан агитатор“ 

којег би требало уклонити.226 Непрекидни притисци на митрополита окончани су његовом 

оставком 1885. године.227 

Пред крај XIX века, 1896. године Срби су меморандумом228 известили аустроугарског 

цара о тешком положају у коме су се налазили српски народ и Црква.229 Због негативног 

одговора власти и одбијања Цариградске патријаршије да подржи Устав босанско-

херцеговачке аутономије,230 Срби су почели да бојкотују свештенике и престали да одлазе у 

цркву.231 Последице таквог односа биле су велики број некрштене деце, непричешћених и 

лаика сахрањених без опела.232 

Уредба којом су Срби коначно добили црквено-просветну аутономију потписана је 

1905. године. 233  Народ је добио право да бира пароха, а цар, као и пре, митрополита. 

Митрополија, црквени суд и богословија остали су под ингеренцијом државе.234 Црква у БиХ 

остала је под управом Цариградске патријаршије све до краја Првог светског рата.235 Сава 

Косановић умро је у свом дому у Улцињу 11/23. фебрура 1903. 236  У историји је остао 

упамћен као борац против римокатоличког прозелитизма, „уније и асимилационе политике 

окупаторске власти“.237 

На катедру дабробосанских митрополита после Саве Косановића именован је Георгије 

(Ђорђе) Николајевић (1885–1896). Гимназију и богословију завршио је у Сремским 

Карловцима, а студије философије у Пешти прекинуо је након кратког времена. Митрополит 

Стратимировић послао га је у Дубровник за учитеља 238  српског и немачког језика.239  За 

време свог боравка тамо, био је у честој преписци са карловачким митрополитима Стефаном 

Стратимировићем, Стефаном Станковићем и Јосифом Рајачићем. 240  Занимљиво је да су 

одмах након посвећења за митрополита Сави Косановићу из Далмације послали Георгија 

Николајевића да му помогне око уређења конзисторије и богословије.241 Заслужан је посебно 

за увођење свештеничких састанака на којима је, између осталог, расправљано о 

„једнообразности свештеничких чинодејстава и црквених обреда“.242 Установљена је пракса 

да се у време Часног поста у седишту протопрезвитерата служи Литургија пређеосвећених 

Дарова, да се избаци из употребе олтарско звонце као обичај Римске цркве, недељом и 

празником да се обавезно служи Литургија, свештеници да набаве суд за крштавање деце и у 

својим парохијама да сузбијају навику парохијана да избегавају једнодневне и вишедневне 

__________ 
225 Богићевић, „Стање СПЦ у Босни и Херцеговини од окупације 1878. до почетка борбе за верско-просветну 

аутономију 1896. године“, 61. 
226  Јован Дајковић, „Оставка митрополита Хаџи Саве Косановића“, у Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), 83. 
227 Д. Р., „Сава Косановић, митрополит дабро-босански“ , Српски Сион година III, бр. 3(1903): 82. 
228 Овај Меморандум представљао је увод у борбу за црквено-просветну аутономију у Босни и Херцеговини. 

Видети: Грђић,„Борба за црквено-школску аутономију у Босни и Херцеговини“, 95. 
229 Исто, 94. 
230 Исто, 95. 
231 Максимовић, „Црквене борбе и покрети“, 85. 
232 Грђић, „Борба за црквено-школску аутономију у Босни и Херцеговини“, 92. 
233 Томић, „Улога српског православног свештенства зворничко-тузланске епархије у прошлости“, 48. 
234 Максимовић, „Црквене борбе и покрети“, 90. 
235 Пузовић, Кратка историја СПЦ, 74. 
236 Максимовић,„Црквене борбе и покрети“, 143.  
237 Пузовић, Кратка историја СПЦ, 32. 
238 Пузовић, Српска православна епархија Дабробосанска – шематизам, 34. 
239 Азбучник Српске Православне Цркве..., 164. 
240 Димитрије Руварац, Животопис Ђорђа Николајевића митроплита Дабро-босанског (Земун: 1898), 56. 
241 Руварац, Животопис Ђорђа Николајевића митроплита Дабро-босанског, 75. 
242 Пузовић, Српска православна епархија Дабробосанска–шематизам, 43. 



33 

постове.243 Николајевић је покренуо у Сарајеву опсежну акцију прештампавања литургијских 

књига,244 о чему ћемо детаљније писати касније. 

 

 

в) Духовне везе Карловачке митрополије са Далмацијом и Боком которском 

 

Положај српског народа и свештенства у Далмацији, под турском, а касније 

млетачком влашћу, историчари углавном описују као тежак, понижавајући,245 веома рђав,246 

пун неизвесности и претњи.247 За православне од посебног значаја био је закон млетачке 

владе од 16. новембра 1780, којим су постали независни од римског папе и потпали под власт 

Цариградског патријарха. Далмација је почетком XIX века, након пораза руске и аустријске 

војске од Наполеона, припала Французима и стекла верске слободе. 248  Све до тада 

свештеници су тајно обављали обреде крштења, венчања и опела.249 

Као један од главних извора за добијање реалне слике црквеног живота у Далмацији с 

краја XVIII и почетка XIX века узима се тротомно житије Герасима Зелића (1752–1838),250 

образованог и предузимљивог архимандрита манастира Крупа. Пишући о визитацији коју је 

обавио по далматинским местима, Зелић нам је оставио сведочанство о стању цркве и 

свештенства. Недостатак образованих свештеника негативно се одразио на богослужбени 

живот. Отац Герасим наводи њихово потпуно неразумевање појединих црквених термина.251 

Само у три од 54 цркве које је Зелић обишао затекао је литургијске књиге за цео годишњи 

богослужбени круг. Занемаривано је вођење протокола крштених, венчаних у умрлих. 

Венчања су обављана по кућама,252 чак и у забрањеним степенима сродства.253 Циркуларним 

писмима Зелић је настојао да у парохијама заведе ред.254 

Јаку духовну везу између Карловачке митрополије и Далмације можемо сагледати 

управо кроз однос архимандрита Герасима и митрополита Стефана Стратимировића, којег је 

интересовало стање српске Цркве и који је тражио о томе од Зелића детаљан извештај.255 

Стратимировић је хтео да је потчини Горњокарловачкој епархији, али томе се успротивила 

Аустрија.256 Срби у Далмацији су, као и у БиХ, поштовали свештенство, од њега су зависили 

и указивали им неограничено поверење.257 Међутим, због велике строгости, Зелић је међу 

свештенством имао доста непријатеља258 који су се често жалили Стратимировићу.259 Као 

генерални викар за Боку которску, у лошим односима био је са Венедиктом Краљевићем 

(1810–1823)260 којега је Наполеон поставио за епископа Далмације и Боке которске.261 На 

__________ 
243 Исто, 44. 
244 Руварац, Животопис Ђорђа Николајевића митропилита Дабро-босанског, 113. 
245  Душан Кашић, „Срби и православље у сјеверној Далмацији“, у Срби и православље у Далмацији и 

Дубровнику – алманах (Загреб: Савез удружења православног свештенства СР Хрватске, 1971), 19. 
246 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 570. 
247 Пузовић, Кратка историја СПЦ, 75. 
248 Кашић, „Срби и православље у сјеверној Далмацији“, 24. 
249 Георгије (Ђорђе) Николајевић, О Дубровнику и Дубровчанима, прир. Ирена Арсић (Ниш: Центар за црквене 

студије, 2012), 9.  
250 Житије Герасима Зелића свеска прва (Београд: 1897), 13; Житије Герасима Зелића свеска трећа (Београд: 

1900), [XI]. 
251 Житије Герасима Зелића свеска друга (Београд–Загреб: 1898), 110. 
252 Исто, 111. 
253 Исто, 112. 
254 Исто, 115. 
255 Никодим Милаш, Православна Далмација (Београд – Шибеник: Истина, 2004), 437. 
256 Кашић, „Срби и православље у сјеверној Далмацији“, 24. 
257 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 530. 
258 Кашић, „Срби и православље у сјеверној Далмацији“, 24. 
259 Милаш, Православна Далмација, 452. 
260 Вуковић, Српски јерарси..., 64. 
261 Житије Герасима Зелића,свеска друга, 202. 



34 

сопствени захтев Зелић је разрешен викарне дужности,262  а повратак у Далмацију му је 

забрањен да би Краљевић, који је задобио поверење Беча, несметано могао припремити 

спровођење уније. Интересантно је да је Венедикт у Трсту 1816. године лично од цара 

тражио да у „догматским стварима зависи од митрополита Стратимировића“.263 Одговорено 

му је да то није неопходно, јер је он у својој епархији и митрополит и патријарх.264 Да ли се 

Венедиктов захтев конкретно односио на потпадање под јурисдикцију Карловачке 

митрополије или на нешто друго, остаје нејасно. Тим пре што Сава Вуковић, не наводећи 

при том извор, тврди да је Венедикт 1813. године Стартимировића замолио „да прими 

Далматинску епархију у јурисдикцију Карловачке митрополије, што је и учињено“. 265 

Међутим, 29. децембра 1829. године, уз велика ограничења, царском наредбом православна 

Црква у Далмацији коначно је „у питањима вере“ потчињена карловачком митрополиту.266 

 Стефан Стратимировић имао је запажену улогу у заштити српског народа у 

Далмацији од уније коју је Венедикт покушавао да спроведе. Будући да Стратимировићев 

предлог за његовим уклањањем код власти у Бечу није прихваћен, по његовим 

инструкцијама отпочео је протест Срба. Народ је одбијао да одлази на архијерејске 

Литургије, да прима благослов и антидор; спремни су били пре да изгубе живот и имовину, 

него да допусте и „најмању измјену у догматима (...) вјероисповести“. 267  Краљевић је 

преминуо 1862. године, изјављујући у опоруци „да никада није био унијат“,268 да је хтео да 

православне и римокатолике сједини у братској љубави и „да умире као православни 

епископ“.269 Чињенице су, међутим, говориле другачије.  

У време далматинског епископа Јосифа Рајачића, хиротонисаног 1829. године у 

Сремским Карловцима, 270  покренута је опсежна акција уклањања из парохијских цркава 

руских богослужбених књига и њихова замена књигама штампаним у Бечу и Пешти,271 о 

чему ће више бити речи у другом делу рада. Рајачић је бринуо о образовању свештенства272 у 

Шибенику отворивши православну клирикалну школу. 273  Интересовао се за црквене 

књиге.274 Епархију је напустио 8. маја 1834. године, а на његову катедру дошао је накратко 

Пантелејмон Живковић (1834–1835).275 Стратимировић га је у Бечу саветовао шта треба да 

ради да би се у Далмацији очувала православна вера.276 Међутим, јака унијатска пропаганда 

није престајала, те је епископ Пантелејмон отишао из епархије марта 1836. године.277 Остала 

__________ 
262 Житије Герасима Зелића, свеска трећа, 51. 
263 Димитрије Руварац, Автобиографија протосинђела Кирила Цвјетковића и његово страдање за православље 

(Београд: 1898), 90–91. 
264 Исто, 91. 
265 Вуковић, Српски јерарси..., 64. 
266 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 591. Коста Милутиновић наводи да је царска одлука 

донета 19. марта 1829. г. Сава Вуковић пише да је то било 28. децембра 1828. године, а проф. Предраг Пузовић 

– крајем 1828. г. Видети: Kosta Milutinović, Vojvodina i Dalmacija 1760–1914 (Novi Sad: Institut za izučavanje 

istorije Vojvodine, 1973), 177; Вуковић, Српски јерарси..., 65; Предраг Пузовић, „Карловачка митрополија“, 

Теолошки погледи година XXX, број 1–4 (1997): 189.   
267 Житије Герасима Зелића свеска трећа, 184. 
268 Вуковић, Српски јерарси..., 65. 
269 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 591. 
270 Јован Радонић, Аутобиографија патријарха Јосифа Рајачића (критичка оцена) (Београд: Просвета, 1951), 

166. 
271 Љубо Влачић, „Јосиф Рајачић као далматински епископ“, Гласник историског друштва у Новом Саду књига 

VII, свеска 1–3 (1934): 166. 
272 Петар Шеровић, „Неколико цртица о раду епископа Рајачића у Боки“, Гласник историског друштва у Новом 

Саду  књига XII, свеска 2 (1939): 230.  
273  Предраг Пузовић, Задарска богословија (Београд: Институт за теолошка истраживања, Православни 

богословски факутет, 2012), 8. 
274 Шеровић, „Неколико цртица о раду епископа Рајачића у Боки“, 231.  
275 Димитрије Николајевић, „Пантелејмон Живковић епископ далматински (1834–1835) и унија“, 276. 
276 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 597.  
277 Николајевић, „Пантелејмон Живковић епископ далматински (1834–1835) и унија“, 282. 



35 

је упражњена осам година, након чега је за епископа далматинског 1843. године хиротонисан 

Јеротеј Мутибарић.278 У Српској Цркви остао је упамћен по заслугама за повратак унијата у 

православну веру.279 На његов предлог написана су „Монашка правила“, а као предложак 

коришћена су Правила београдско-карловачког митрополита Викентија Јовановића. 280 

Правни положај свештенства био је уређен „Парохијским устројством“ из 1853. године.281 

Чим је дошао у Задар, извршио је визитацију епархије и од манастира и црквених општина 

затражио да попишу све богослужбене књиге. Сачињени спискови сведоче углавном о 

њиховом задовољавајућем броју и врсти, а готово све су имале бар примерак Србљака.282 По 

Стратимировићевој жељи, дао је коначну редакцију карловачког појања283 које је утврдио не 

само у далматинској епархији,284 где је остао до 1853. године,285 већ и на другим просторима 

где су живели Срби.286 Мутибарића је наследио Стефан Кнежевић (1853–1890).287 У његово 

време престала је унија, али се појавио великохрватски покрет у Далмацији, који је 

оспоравао да у Далмацији има Срба. Спор се временом смирио у обостраном интересу.288 

Кнежевић је основао конзисторију, преуредио парохије, унапредио црквену просвету, 

обновио многе манастире и цркве и побољшао материјални положај свештенства.289 Био је 

одан српству и православљу,290 уживао поверење народа и пастве291 храбро и јавно бранећи у 

Далмацији православну Цркву.292 

Српска Црква у Далмацији подељена је на Далматинско-истријску и Бококоторско-

дубровачку епархију. 293  Царским указом 1873. године294  издвојене су од духовне власти 

Карловачке митрополије и ушле у састав новоформиране Цислитавско грчко-оријенталне 

епископије,295 односно Буковинско-далматинске митрополије са седиштем у Черновцима.296 

Последњи епископ у Далмацији у XIX веку био је Никодим Милаш, посвећен за епископа 

далматинско-истријског у Бечу 16. децембра 1890. године. Оставио је дубок траг у црквено-

__________ 
278  Даница Петровић, „Јеротеј Мутибарић и карловачко појање“, у Зборник Матице Српске за ликовне 

уметности 24 (1988): 282. 
279 Пузовић, Кратка историја СПЦ, 79. 
280  О Монашким правилима Викентија Јовановића и њиховом утицају на богослужбени живот Карловачке 

митрополије писао је Никола Лукић. Поред дисциплинарне интенције, њихов задатак био је, имеђу осталог „да 

монаштво Карловачке митрополије уведу у богослужбени ред и поредак Православне цркве“. Опширније 

видети: Никола Лукић, О Монашким правилима Викентија Јовановића и њихов утицај на богослужбени живот 

Карловачке митрополије“, у Српска теологија данас (Београд: Православни Богословски факултет, 2015), 209–

220. 
281 Никодим Милаш, Православно црквено право, (Београд – Шибеник: Истина, 2004), 441. 
282 Петровић, „Јеротеј Мутибарић и карловачко појање“, 284. 
283 Овај драгоцени податак објавио је први професор Радослав Грујић, притом не наводећи његов извор. Видети: 

Д. Петровић, „Јеротеј Мутибарић и карловачко појање“, 278; Вуковић, Српски јерарси..., 219; Лазар Мирковић, 

Православна литургика, општи део (Београд: Свети архијерејски синод СПЦ, 1982), 274. 
284 Петровић, Српски јерарси..., 290. 
285 Исто, 282. 
286 Исто, 290. 
287 Исто, 475. 
288 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 602.  
289 Федор Никић, „Eпископ далматински Стефан Кнежевић“, Српска зора, магазин Српске крајине свеска 7 

(1993): 228. 
290 Исто, 230. 
291 Исто, 227. 
292 Исто, 232. 
293 Пузовић, Кратка историја СПЦ, 79.  
294 Највећи противници останка приморских Срба у саставу Карловачке митрополије били су Бечки двор и 

владајућа класа у Аустрији. О томе видети: Milutinović, Vojvodina i Dalmacija 1760–1914, 172. 
295 Исто, 173. 
296 Веселиновић, Историја Српске православне цркве са народном историјом, 125–126. 



36 

правној и историјској и просветној делатности.297 На епископској катедри остао је до 1910. 

године.298 

У Бококоторској епархији за нас је посебно значајан Герасим Петрановић (1871–

1906),299 теолошки и свестрано образован владика који је знао више језика.300  У Бечу је 

провео две године и, по одобрењу аустроугарске владе, надзирао је штампање 

богослужбених књига 1852. године. 301  Петрановић је покренуо издавање епархијског 

шематизма, дајући му „научну вредност“302 и уређивао „Српско-далматински магазин“ од 

1862. до 1871. године, први часопис на српском језику у Далмацији.303 Написао је на српском 

језику, 1853. године304 , „Побожна размишљања при служби св. литургије“, с циљем „да 

народ позна смисао божанствене службе, обреда св. православља.“305 Објављена му је у три 

дела књига проповеди „Добри пастир“,306  1850, 1853. и 1859. године.307  Преминуо је 18. 

априла 1906. и сахрањен у манастиру Савина у Црној Гори.308 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
297 Васо Ивошевић, „Др Никодим Милаш, епископ далматинско-истарски“, у Срби и православље у Далмацији и 

Дубровнику, 35. 
298  За његов дугогодишњи научни рад и прегалаштво, Епархија далматинска му се одужила 2004. године, 

издавањем његових изабраних дела у седам књига. 
299  Данило Петрановић, Живот и рад епископа Герасима Петрановића (Котор: Православна епископска 

конзисторија, 1912), 31; 65. 
300 Milutinović, Vojvodina i Dalmacija, 171. 
301 Аутобиографија Никанора Грујића, 90. 
302 Петрановић, Живот и рад епископа Герасима Петрановића, 46. 
303 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 608. 
304 „Библиографија“, Србско далматински магазин књига 17 (1856): 94. 
305 Петрановић, Живот и рад епископа Герасима Петрановића, 23. 
306 Исто, 22. 
307 „Књижевност“, Србско далматински магазин књига 18, (1859): 141–144. 
308 Петрановић, Живот и рад епископа Герасима Петрановића, 67. 



37 

 

Закључак 

Карловачка митрополија је редак феномен, пошто је више од два века успевала да 

одржи у заједништву све Србе који су егзистирали на њеном простору од Далмације до 

Ердеља. Од момента досељавања Срба на просторе северно од Саве и Дунава, у 

новоформираној области истицана је константна тежња Цркве за што бољим организовањем 

богослужбеног живота. Црквено-правни, обредни и верски проблеми решавани су на 

разноврсне начине, најчешће кроз редовне народно-црквене саборе, реформама митрополита 

и различитим канонско-правним и другим актима дијецезалних епископа. Интересантно је да 

је врло рано истицана потреба за утврђивањем богослужбене једнообразности у области 

најпре јединствене Београдско-карловачке, а касније и самосталне Карловачке митрополије. 

Свеукупан црквено-народни и богослужбени живот уређиван је, детаљно дефинисан и 

контролисан, такође, привилегијама и деклараторијама Хабзбуршке власти. 

Харизматичност и оштроумност митрополита, изнад свега непоколебивост у 

православној хришћанској вери и спремност за суочавање са изазовима времена, 

хуманистичко-рационалистичким погледом на свет, константним претњама унијаћења, 

показали си да су српски јерарси били дорасли насталим проблемима и изазовима, трудећи 

се да не одступе од светописамског и предањског учења. Улагали су, с једне стране, велике 

напоре за добијање верских права и слободе српском народу, а с друге, бринули су о 

манастирима као најзначајнијим богослужбеним местима народног сабрања и 

„институционалним гарантом српске егзистенције“. 309  Најважније им је било очување 

аутономије, са уверењем да је поштовање владара Бечког двора значајно за свеукупан 

духовни живот Срба у Монархији, чије су основне компоненте чинили Пећка патријаршија, 

косовски култ и Светосавље. Следствено томе, српски народ имао је поверења у своју 

јерархију и укључивао се у решавање бројних црквених питања и проблема. С друге стране, 

активности карловачких митрополита, како смо показали, прелазиле су границе Карловачке 

митрополије, где су православни Срби стицајем историјских околности, територијално, али 

не и духовно од ње били одвојени. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
309 Ж. Војновић, „Манастирске библиотеке на подручју Карловачке митрополије у 18. веку“, 26. 



38 

ПОГЛАВЉЕ 2 

2. БОГОСЛУЖБЕНИ ЖИВОТ ЕПИСКОПА, КЛИРА И ЛАИКА 

 

 

А. Богослужбени живот архијереја Карловачке митрополије 

 
Богослужбени живот архијереја Карловачке митрополије можемо сагледати с више 

аспеката. Један од значајнијих су канонске визитације, односно старање епископа, у оквиру 

својих надлежности и могућности, о повереним на управљање дијецезама. Представљале су, 

с једне стране, начин црквеног контролисања поседа и установа,310 а с друге, „чин јавног 

обреда“ и један од елемената „церемонијалне културе“ у Карловачкој митрополији. 311 

Визитација је подразумевала свечани долазак епископа или митрополита у манастир, 

служење Литургије, литију око храма и читање одговарајућих молитава.312 Митрополит (или 

епархијски архијереј) проверавао је у парохијама, између осталог, број и врсту 

богослужбених књига, како се чувају и користе, и које књиге недостају како свештеницима, 

тако и за духовну поуку народа. Светоотачке богословске и библијске канонске књиге 

морале су се чувати као светиње.313 Међутим, једнa белешка из седамдесетих година XIX 

века казује нам да је овај вид епископске активности, по свему судећи, био запостављен. 

Лекар, учитељ и педагог Ђорђе Натошевић 314  забележио је следеће: „Владике би нас 

препородиле каноничким визитацијама, строгошћу у држању црквенога запта,315 сабирањем 

својега свештенства, па истраживањем и испитивањем узрока зашто народ пропада и (...) 

давањем упутстава шта и како да се чини, да се народ сачува у породици и општини“.316 Да 

ли су овде у питању били само спорадични случајеви у Митрополији или знатно шири и 

озбиљнији феномен, није познато. Тим пре што један други, старији запис, пружа потпуно 

другачију слику. У посланици прослеђеној презвитерима из Шибеника 20. априла 1831. 

године, епископ Јосиф Рајачић навео је циљеве својих посета. Поред тога што је желео свуда 

да донесе своје „архијерејско цјелованије и свише благословеније“,317  значајно је његово 

интересовање за богослужење и светотајински живот: да ли цркве имају све што је 

неопходно за службу, по којем поретку свештеници служе, да ли редовно проповедају и 

обављају Свете тајне. Верне је позивао на приступање Тајни покајања и праштање.318 

Поред редовне бриге о свештенству, њиховом статусу и материјалном положају, 

карловачки митрополити бринули су о монаштву и богослужбеном животу манастира, као 

места сабрања народа Божијег и иницијатора и катализатора „верске и националне 

ренесансе“.319 Путујући по епархији служили су Литургију у градским и сеоским црквама, 

манастирима, освештавали обновљене и нове храмове, рукополaгали свршене богослове320 и 

манастирске искушенике, проповедали, поучавали свештенике 321  и паству. 322  У распису 

__________ 
310 Јелена Тодоровић, Ентитет у сенци – Мапирање моћи и државни спектакл у Карловачкој митрополији  

(Нови Сад: Платонеум, 2010), 105. 
311  Исто, 105. Цитирано према: Мирослав Тимотијевић, „Визитације манастира Шишатовца“, у Манастир 

Шишатовац, прир. Динко Давидов (Београд–Нови Сад: Балканолошки институт, 1989), 341. 
312 Исто, 109. 
313 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 238. 
314 Каменко Монашевић, „Др Ђорђе Натошевић“, Босанска вила година II, бр. 16 (1887): 249–251. 
315 Запт = строго утврђен ред, дисциплина. 
316 Ђорђе Натошевић, „Зашто наш народ у Аустрији пропада“, Србски летопис година XXXIX (1865): 119. 
317 „Архијерејска посланица епископа далматинског Јосифа Рајачића“, Српски Сион година XIV, бр. 24 (1904): 689. 
318 Исто, 689. 
319 Војновић, „Манастирске библиотеке на подручју Карловачке митрополије у 18. веку“, 30. 
320 Мирко Тишма, Епископ бачки Митрофан Шевић и његово доба (Велика Ремета: манастир Велика Ремета), 113. 
321 У XIX веку штампана су три „архијерејска поученија“ новорукоположеном презвитеру. Прво је објављено с 

благословом београдског архиепископа и митрополита Србије Петра Јовановића 1858. г. у Београду. Друго, 

Приручник православног свештеника, штампано је 1867. г. и у њему су прво и друго архијерејско „слово 



39 

митрополита Стефана Стратимировића којег је упутио свим епископима 15. марта 1813. 

године, препоручено им је „да поучавају свештенство“, а презвитери недељом и празником у 

црквама да поучавају народ.323 Владике су писали посланице, беседе, критике и коментаре, 

прозу и поезију, преводили богословске и књижевне радове и друго. На пример, Божићне и 

Васкршње посланице митрополита Стефана Стратимировића свештенослужитељи су 

редовно читали и тумачили у парохијским црквама и манастирима Сремске епархије. 324 

Пастви и свештенству обраћао се и другим поводима, уосталом, као и његови претходници и 

каснији наследници на катедри карловачких миторполита.325 

У највећем броју случајева и сами високо интелектуално изображени, значајну пажњу 

архијереји су посвећивали образовању будућих свештенослужитеља и катихизацији 

верних. 326  Стратимировић је константно указивао свештеницима на важност учења, 

образовања и богословског усавршавања. Стога је и решио да отвори клирикална училишта 

широм Митрополије.327 Патријарх Јосиф Рајачић такође се залагао за што боље образовање и 

оспособљавање за богослужење будућих православних свештеника.328 

Колико је у храмовима Карловачке митрополије поштован дневни и недељни 

богослужбени циклус, шта је уопште све у њега улазило, тешко је рећи. Једно је, међутим, 

сигурно. Већина архијереја реаговала је на неиспуњавање и непоштовање редовних црквених 

дужности. Дневни минимум, који је безусловно захтеван од свештеника, свакако тамо где су 

за то постојали елементарни услови,329 јесте служење јутрења и вечерње. У прилог томе нам 

сведоче два докумената. Њихова велика временска дистанца (први је с краја треће, а други из 

последње деценије XIX века) потврђује нам кoнтинуитет и пажњу архијереја о поштовању 

предањског правила свакодневног служења у храму.  

____________________ 

поучитељно“ кандидату који се припрема за рукоположење (11–43), а у наставку „архијерејско поученије 

новорукоположеном свештенику по правилима богопроповjедних апостола и светих богоносних отаца наших“ 

(44–56) и „упутства архијереја свештенику“ са четири опширне поуке (57–99). Завршни део чини текст о 

свештенству, намењен читаоцима (100–110). Оба су преведена с руског језика.  Треће поученије, Архијерејска 

поука пресвитеру: при рукоположењу, саставио је по Светом Писму епископ бачки Платон Атанацковић и 

објавио у Новом Саду 1892. г. У односу на претходна два, реч је о богословски, методолошки и садржајно 

потпуно другачијем тексту који се састоји из уводног (5–8), централног, са 15 поука (8–44) и завршног дела 

(44–45). Видети: Архијерејско поученије новорукоположеном свештенику (Београд: 1858); Приручник 

православног свештеника превод Георгија Јовановића (Земун, 1867);  Архијерејска поука пресвитеру: при 

рукоположењу (Нови Сад: 1892). 
322 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 138. 
323 Исто, 138. 
324 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 428. 
325 Исто, 428. 
326 Епископ горњокарловачки Петар Јовановић Видак, Наредбом од 15. маја 1803. г. покушао је катихизацијом да 

обнови црквени живот у тој епархији, уводећи при храмовима обавезне часове катихезе. Другом Наредбом, од 23. 

новембра 1804. године, установио је за омладину стални курс, који је трајао сваке године од 1. априла до краја 

септембра. Јосиф Рајачић је 1855. г. издао конзисторијалну окружницу којом је свештеницима наредио да у 

недељне и празничне дане, осим школској деци, веронауку предају и одраслој младежи, поготово у време поста. 

Обавезан саставни део катихизације било је читање одговарајућег зачала из Јеванђеља и проповед са указивањем 

на људске пороке и грехе и значај покајања. У местима где се наредба спроводила забележено је код верних 

одсуство равнодушности и хладнокрвности према вери и цркви. Премда је и касније Рајачићева наредба остала на 

снази, духовна власт није бринула о њеном доследно спровођењу. Крајем XIX века далматински епископ 

Никодим Милаш настојао је да окружницама свештенству превазиђе запостављену катихизацију деце. Видети 

оширније: Манојло Грбић, Карловачко владичанство прилог к историји Српске православне цркве књига III 

(Карловац: Штампарија Карла Хауптфелда, 1891), 239; Никодим Милаш, Аутобиографија (Београд: ИП 

Сазвежђа), 60; Милан Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно? 

Шта треба да се ради па да се поправимо“, Глас истине година VII, бр. 13 (1890): 196. 
327 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 135. 
328 Јован Радонић, Патријарх Јосиф Рајачић (Нови Сад: Штампарија Јовановић и Богданов, 1938), 8. 
329  На овом месту пре свега имамо у виду парохијске цркве у руралним сиромашнијим срединама, где у 

недостатку богослужбених књига свештеници нису редовно служили јутрење и вечерњу. Међутим, таква 

пракса била је присутна и у градовима. 



40 

Владика Лукијан Мушицки 21. априла 1826. године наредио је клирицима у Плашком 

да редовно држе чреде и служе јутрење и вечерњу. Наредбу је упутио поводом курса за 

клирике из 36 парохија. По доласку у Плашки, приметили су да због своје немарности 

свештеници не служе.330 Мушицки је, такође, водио рачуна о светотајинском животу верних. 

Један од проблема односио се на Свету тајну исповести. Сматрао је недопустивом праксу 

која се састојала из кратког дијалога свештеника и верника пред црквеном певницом. За 

Мушицког је такав начин исповести „римски, папски“, супротан обреду Источне цркве, 

потпуно бескористан за народ, јер се ни једним кораком не приближава Тајни покајања.331 

Очигледно је да су свештеници исповест практиковали током Литургије. У супротном, 

владика не би наредио да се престане с таквом праксом, инсистирајући да исповест лаика 

буде дан пре недељне Литургије, а акценат да се стави на шесту, осму и десету заповест и 

откривање повода њиховог преступања. Разлог за стављање акцента на ове три Божије 

заповести из Декалога (Не убиј, Не укради и Не пожели ништа што је туђе) могао би да буде 

управо њихово често преступање у Горњокарловачкој епархији. При томе је овај епископ био 

мишљења да надлежни парох треба да исповеда жене, а капелан мушкарце.332 

Међу особеностима богослужбеног живота поменућемо обред омивања ногу на Велики 

четвртак. Практикован је у престоници Карловачке митрополије у XVIII веку,333 а није сасвим 

нестао ни у потоњем.334 Када је постао карловачки митрополит, Јосиф Рајачић је 10. марта 1844. 

године из Карловаца упутио позив свим протопрезвитератима, у којем наводи да је поштовање 

свештеног обреда умивања ногу установљено „од самога Христа Спаситеља Господа нашега 

(...) и од Православне Цркве наше“.335 С обзиром на то да се приближавао Велики четвртак, 

позив им је упућен да ради савршавања обреда дођу и пријаве се у наведени дан у Карловце.336 

О самом чину, међутим, нисмо пронашли никакав траг.337 

Дијецезални епископи реаговали су на поједине неправилности и проблеме у богослу-

жбеном животу и предузимали су мере у циљу спречавања кршења црквеног поретка и дисци-

плине презвитера. Тако је владика Гаврило Змејановић (1896–1920),338 по доласку на катедру 

Вршачке епархије, завео црквени ред реагујући на непоштовање правила дневног круга 

богослужења и епископског ауторитета од стране појединих свештеника. 339  Када је 21. 

новембра 1865. године преузео управљање Темишварском епархијом, епископ Антоније Нако 

__________ 
330 Наредба Лукијана Мушицког презвитерима у Плашком (24. 3. 1826), AСАНУК МПА 297/1827.  
331  О Светој тајни исповести и покајања у Карловачкој митрополији, током друге половине XIX века 

објављивани су богословски радови у црквеној периодици, а ова проблематика била је врло често и главна тема 

литургијских беседа. Њихово пажљиво ишчитавање и анализа упућују на закључак да је покајничка дисциплина 

била запостављена, те да су презвитери, због своје нестручности и незнања, ово последовање неправило 

савршавали. Подробније о томе видети: Петар Николић, „Историјско-богословски аспект последовања Свете 

тајне исповести и покајања, у Карловачкој митрополији у XVIII и XIX веку“, 67–81. 
332 Наредба Лукијана  Мушицког презвитерима у Плашком (24. 3. 1826), AСАНУК МПА 297/1827. 
333 Литургијско омивање ногу на Велики четвртак био је један од омиљених обреда у Карловачкој митрополији. 

Практикован је у време митрополита Павла Ненадовића, али и после његовог упокојења. Видети: Владимир 

Вукашиновић, Српска барокна теологија, 218; Владимир Вукашиновић, „Ношење Сакоса, сушење Честица и 

литургијско Прање ногу у Карловачкој митрополији“, у Службе и устави пјенија – Historija Sacrae Liturgiae 

Serbicae (Београд – Врњци: Mons Haemus; Интерклима графика, 2020), 152–154. 
334  Теофило Стевановић писао је да је овај Чин током XIX века нестао из праксе Српске Цркве. Видети: 

Теофило Стевановић, Додатак познавању Цркве или Обредословљу (Београд: 1908), 65. 
335 Позив митрополита Јосифа Рајачића протопрезвитерима ради учествовања у обреду прања ногу на Велики 

четвртак, АСАНУК МПА 1244/1844. 
336 Исто, АСАНУК МПА 1244/1844. 
337  Поред обреда омивања ногу, у Карловачкој митрополији је на Велики четвртак савршаван и чин 

мироварења. Ово право Митрополија је добила од пећког патријарха Калиника 1. маја 1710. г. Миро је из 

Карловаца дељено епископима дијецезанима, а они су га даље прослеђивали парохијским свештеницима. 

Видети: Лазар Мирковић, Православна литургика или наука о богослужењу православне источне Цркве, други, 

посебни део – Свете тајне и молитвословља (Београд: Задруга штампарских радника „Родољуб“, 1926), 56; 58.  
338 Вуковић, Српски јерарси..., 106. 
339 Писмо епископа вршачког Гаврила Змејановића, АСАНУК МПА 25/1897.  



41 

(1865–1872)340 затекао је у њој врло лоше стање. Свештенство је испољавало „неуредност и 

непослушност”,341 Цркви и црквеној имовини нанета је била огромна штета, а избегавано је и 

плаћање епархијског доприноса.342 Антоније је захтевао „савесност и рад“,343 наредивши строго 

вођење евиденције о изостајању свештенства из места службе. Одсуство на 24 сата могао им је 

одобрити само надлежни протопрезвитер, а више од тога (не дуже од осам дана) – искључиво 

епископ.344 Такође, инсистирано је на томе да свештеници „богослужења обављају правилно и 

једнообразно.345 У том смислу треба разумети и владичанску окружницу у којој је изложен 

редослед помињања на Литургији при Великом входу. Ђакон је говорио: Благочестиви и 

христољубиви... и ...ктиторе и приложнике светога храма овог, а презвитер је најпре помињао 

императора,346 потом архијереја и остале, a на крају све православне хришћане. Уколико на 

Литургији није саслуживао ђакон, презитер је помињао најпре благочестиви и христољубиви 

род хришћански, а ктиторе и приложнике после императора и архијереја. Завршетак је био 

исти.347  Владика Антоније окружницом је прописао и првенство части међу свештеницима 

истог чина, а које је било одређено временом рукоположења.348 И он је у дијецези рукополагао 

само добро оспособљене и припремљене кандидате, тражећи од њих да имају „одговарајућу 

школску спрему, љубав према свештеничком позиву и примерно владање“.349 

Дешавало се, међутим, понекад, да се архијерејима, свесно или несвесно, поткраду 

одређене грешке у богослужењу. На пример, из писма упућеног митрополиту Стефану 

Стратимировићу сазнајемо да је епископ далматински Венедикт Краљевић 1815. године, супро-

тно црквеном канону,350 рукополагао петнаестогодишње дечаке.351 Свој поступак образложио је 

чињеницом оскудице свештенства.352  По сведочењу пакрачког епископа Никанора Грујића, 

__________ 
340 Вуковић, Српски јерарси..., 22. 
341 Стеван Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски (Темишвар: Темпус, 2010), 16. 
342 Исто, 16. 
343 Исто, 17. 
344 Окружница „О забрани да свештенство изостаје из места службе без претходног одобрења, бр. 88, од 20. јуна 

1867“, у  Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски, 147. 
345 Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски, 20. 
346 О помињању аустроугарског цара на богослужењима подробније видети: Петар Николић, „Богослужбене 

форме помињања аустроугарског монарха у Карловачкој митрополији“, у Богословље и духовни живот 

Карловачке митрополије – од краја XVII до почетка XX века, зборник радова са научног скупа (онлајн) 1–2. 

децембар 2020, 72–92. (Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ у Београду), 2021. 
347 Окружница „О установљењу једнообразности помињања при Великом входу на литургији бр. 394 од 10. 

августа 1866“, у Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски, 142. 
348 Окружница „О преимућству части међу свештеницима истог чина“, у Бугарски, Владика Антоније (Нако) 

епископ темишварски, 152. 
349 Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски, 17. 
350  Канон 14. Петошестог Васељенског сабора строго забрањује рукополагање у презвитерски чин пре 30. 

године живота. Видети: Свештени канони цркве, превод са грчког и словенског епископа Атанасија 

умировљеног херцеговачког (Београд: Митрополије и Епархије: Црногорско-Приморска, Дабро-Босанска, 

Новограчаничка, Бачка, Далматинска, Захумско-Херцеговачка и Приморска, Православни богословски 

факултет Београдског универзитета, Манастир Тврдош, 2005), 148. 
351 Писмо мајора Ранковића митрополиту Стефану Стратимировићу, АСАНУК МПБ 25/1815. 
352 Због недовољног броја школованих богослова и сиромаштва становника у појединим, најчешће, руралним 

крајевима, током XIX века Карловачку митрополију захватила је оскудица свештенства. Недостатак 

свештеничког кадра највише је био присутан у Горњокарловачкој и Пакрачкој, а почетком XIX века и у 

Далматинској дијецези. Касније се проширио и на друге делове Карловачке митрополије. Епископ пакрачки 

Мирон Николић у писму патријарху Георгију Бранковићу, 1891. године, пише да су упражњене 22 парохије и 

да је од 1871. године богословију завршило свега 29 кандидата (Писмо епископа пакрачког Мирона Николића 

патријарху Георгију Бранковићу, АСАНУК МПА 149/1891). О томе је 1874. године расправљао Народни 

црквени сабор. Констатовао је да младе, годинама уназад, не привлачи свештенички чин, поготово децу 

имућнијих родитеља. Свесни су да би им такав избор донео „неизвесни, замршени и доста оскудни начин 

живота“, па се радије опредељују за друга занимања (Записници седница Српског народног-црквеног сабора за 

1874. годину, АСАНУК, Синод, 1874). Ни крајем XIX века није се назирало решење проблема оскудице 

свештенства. 



42 

јединствен и до тада незабележен случај у Карловачкој митрополији догодио се у грчкој цркви 

у Бечу. 353  На архијерејској Литургији, служећи поводом имендана цара Фердинанда I, 

митрополит Јосиф Рајачић је о Малом входу рукоположио Грујића за архиђакона, а после 

Херувимске песме архиђакона Сергија Каћанског у презвитерски чин. По Грујићевом 

мишљењу, двојица архиђакона никада истовремено не могу служити.354  На основу чега је 

Грујић заснивао ово своје мишљење није нам познато. 

Једна Рајачићева наредба изазвала је негативне реакције свештенства. Њоме је наређено 

да се свештенослужитељи јавно причешћују, а лаици да на исповести клече. Међутим, речено 

му је да је таква пракса „против типика и обичаја“ наше Цркве.355 Јавно причешћивање све-

штеника можемо разумети једино као Рајачићеву жељу да то чине у олтару без навучене завесе 

и да тако дају пример вернима. С друге стране, можемо закључити да у Карловачкој митро-

полији током исповести није практиковано клечање, а да је патријарх на томе инсистирао 

вероватно да би у свести хришћанина клечањем изазвао осећај грешности и кривице. 

Следећи случај показује нам како је из политичких разлога релативизовано питање 

уласка жена у свештени олтар. Приликом посете Загребу 1869. године, аустријска царица 

Елизабета желела је да посети православну цркву. Владика Никанор најпре ју је довео пред 

Царске двери, а потом је, након молитве, на њену жељу, увео у олтар.356 

Однос архијереја према богослужењу, али и реалну слику духовног стања у 

Карловачкој митрополији можемо сагледати и кроз многе владичанске беседе. 357  Бројне 

проповеди српских архијереја Карловачке митрополије објављиване су у црквеним и 

световним новинама, часописима и зборницима. Међу познатијим епископима беседницима 

XIX века истичу се Никанор Грујић, Теофан Живковић и Герасим Петрановић. 

Проповеди владике пакрачког Никанора Грујића садрже у извесном смислу дозу 

патетике, али и бројне теолошке поруке и поуке. Вернима је истицао, пре свега, смисао и значај 

хришћанске православне вере која почива на своја два главна извора – Светом Писму и Светом 

Предању, свештених обреда и Светих тајни. Из Христових речи о својој присутности тамо где 

су двоје или троје сабрани у Његово име (Мт. 18. 20), према Грујићевом мишљењу, извиру 

саборност,358 свака служба, сви црквени обреди, свети обичаји, готово свака молитва359 као 

најпречи лек.360  Кроз обреде се приноси бескрвна жртва Богу, раздају се благодатне тајне, 

благосиљају молитвама побожна дела верних.361 Уводећи пневматолошку димензију у већину 

беседа, Никанор истиче улогу Духа Светог у обреду освећења цркве,362 Светој тајни крштења 

која није само ступање катихумена у Цркву, него истовремено и ступање у заједницу свих 

обреда, молитава и обичаја.363 У Тајни миропомазања благодат Педесетнице силази на све, без 

разлике, освештавајући „ум, срце и вољу нашу за вечну службу божију“.364 

__________ 
353 Цео догађај Грујић је посматрао у контексту Карловачке митрополије, премда територијално Беч није био у 

њеном саставу. 
354 Автобиографија Никанора Грујића..., 52–53. 
355 Исто, 111. 
356  Исто, 136. O овој теми видети опширније у Николић, „Богослужбене форме помињања аустроугарског 

монарха у Карловачкој митрополији“, 72–92. 
357 Истакнутих проповедика речи Божије било је и у XVIII веку. Ревноснији су били следећи епископи: бачки 

Мојсије Путник, будимски Дионисије Новаковић, карлштатски Генадије Димовић и Стефан Авакумовић, 

пакрачки Јосиф Јовановић Шакабента. Према: Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. 

века, 428. 
358 Никанор Грујић, „21. новембра у ваведенском храму“, у Црквене беседе Никанора Грујића некадашњег 

православног епископа пакрачког, приредио Д. Н. Петровић (Сремски Карловци: Српска православна 

богословија Светог Арсенија I Сремца, 2010), 160. 
359 Исто, 159. 
360 Грујић, „1. јула II“, 118. 
361 Грујић, „21. новембра у ваведенском храму“, 159–160.  
362 Грујић, „29. јуна при освештању храма у Новосадском-Аљмашком гробљу“, 101. 
363 Грујић, „21. новембра у ваведенском храму“, 160. 
364 Грујић, „30. јануара“, 44. 



43 

Премда на више места истиче да су у хришћанском животу неопходни покајање, 

исповест и приступање светом причешћу с вером и љубављу, 365  спасење човека везује за 

задовољење правде Божије кроз пост, молитве, милостињу и завете.366 Вернима је поручивао да 

верују у Бога, слушају реч Његову,367 чувају свете и побожне обичаје и светковине осведочене у 

православној вери.368 При свакој активности у животу да се прекрсте, да помињу име Божије, 

благодаре, а име Свете Тројице да не помињу узалуд, или само по обичају.369 Грујић је један од 

ретких архијереја који је разумевао нецрквеност српског народа, али, с друге стране, постојаног 

у вери. Да богословље извире из химнографије указује следећим речима: „Погледајмо на тим 

листовима у што год хоћемо, у тропар, у кондак, у канон, у акатист, у пролог, или у другу коју 

приложену песму, којом се слави име Светог оца Николаја – од свакуд нам излази пред очи, да 

је доиста ''Диван Бог у светима својим'', јер колико је речи, толико је дивних похвала у сваком 

том речитом споменику светог живота његова“.370 

Са црквеног амвона вернима се у другој половини XIX века често обраћао епископ 

горњокарловачки Теофан Живковић. Његове беседе, попут Никанорових, такође нам откривају 

кључне богословске проблеме у цркви и народу. Велики број храмова био је без појаца и 

чтечева,371 народ се одвојио од светосавског предања372 и ретко је долазио на богослужења.373 И 

Живковић истиче значај заједничарења у храму,374  благодати Божије,375  поготово цркве.376 

Његове проповеди обилују еклисиолошким и пневматолошким темама. У једној од њих истиче 

особеност српске Цркве у освештању свечарског колача 377  и кољива и заупокојеној 

Литургији.378 Опомиње вернике да на служби Божијој не врше коленопреклоњења. О томе 

пише следеће: „Осим посних дана и особитих пригодно молитвених призива Светог Духа, Срби 

у свету не клече и не клањају никада на служби Божијој. А ја сам видео да друга браћа исте 

вере на свакој служби и скоро на свакој јектенији чине то (...)“.379 

Коленопреклоњења су по свему судећи била уобичајена у Карловачкој митрополији. 

Живковић овде јасно изражава свој богословски став и даје до знања да је ова појава 

предањски неутемељена.380 

__________ 
365 Грујић, „25. марта“, 60; „На Цветну недељу“, 64; Грујић, „15. августа“, 149. 
366 Грујић, „25. марта“, 60. 
367 Грујић, „6. августа“, 138. 
368 Грујић, „15. августа“, 149. 
369 Исто, 149. 
370  „Мисли Никанора Грујића о особинама и мишљењу српског народа“, у Д. Петровић, Црквене беседе 

Никанора Грујића бившег православног српског епископа пакрачког, 240. 
371 Теофан Живковић, „Бесједа на Божић (V) 1877“, Јован барон Живковић, прир. Проповједник Српске народне 

Цркве од Теофана Живковића (Карловац: 1892), 48. 
372 Живковић, „Бесједа на Светог Саву (IV) 1888“, 137. 
373 Теофан Живковић, „Бесједа на Ваведеније Свете Богородице (LVIII)“, 329. 
374 Живковић, „Бесједа на Аранђеловдан (LVII) 1882“, 324. 
375 Живковић, „Бесједа на Велику Госпојину II (LV) 1875“, 313. 
376 Живковић, „Посланица парохијском свештенству Карловачке Дијецезе. У манастиру Гомирју 17. фебруара 

1876“, 459. 
377 Опширније о Чину благосиљања и резању славског колача видети: Владимир Вукашиновић, Велики вход 

(Београд: Православни богословски факултет, Институт за литургику и црквену уметност, 2015), 102–103. 
378 На овом месту треба истаћи да се заупокојене службе сврставају „у најстарија црквена последовања“. Према 

истраживању проф. др Ненада Милошевића, посебно заупокојено последовање резултат је касније црквене 

праксе, односно издвајања молитава изговорених највероватније „на такозваним заупокојеним Литургијама“. 

Више о томе видети: Ненад Милошевић, „Евхаристијски карактер заупокојених служби“, Теолошки погледи 

година XXX, број 1–4 (1998): 49–57; Мацукас Никос, „Служба за упокојене“, у Литургијско богословље 

(Београд: Гласник, 2013), 211–238. 
379 Живковић, „Посланица парохијском свештенству Карловачке Дијецезе. У манастиру Гомирју 17. фебруара 

1876“, 458. 
380 На порекло, улогу и смисао коленопреклоњења у хришћанској цркви историјско-богословски се осврнуо 

професор ПБФ у Београду Србољуб Убипариповић. О томе опширније видети: Србољуб Убипариповић, 

„Тајинствени смисао телесних израза у хришћанском богослужењу – део II“, Српска теологија у двадесетом 

веку: истраживачки проблеми и резултати књ. 15 (2014): 47–58.  



44 

Б. Однос свештенства према богослужењу 

 

Свештеник као главни носилац богослужбеног живота Цркве призван је да служи 

Литургију, извршава црквена молитвословља и шири јеванђељску реч. Поред вере у 

Васкрслога Христа, као conditio sine qua non, однос свештеника према богослужењу био је у 

директној вези с његовим духовним и световним образовањем.381 Као што ћемо даље видети, 

ова категорија знатно је утицала како на личност, тако и на свакодневни живот, рад и 

друштвени положај свештенослужитеља у дијецезама Карловачке митрополије.  

О школовању свештеничких кандидата и литургијској теологији у црквеним школама 

писаћемо више у трећем делу нашег рада. На овом месту оквирно ћемо се осврнути на 

акутни проблем њиховог недовољног образовања, као феномена присутног не само у XIX 

веку, него и касније. Непобитна је чињеница да је духовна власт, као значајан део друштвене 

елите Аустроугарске монархије, богословском образовању посвећивала пажњу. 382  Оно је 

стицано у почетку у фрушкогорским и другим манастирима, 383  касније у  клирикалним 

школама384 и руским духовним академијама.385 Међутим, још у првој половини XVIII века 

оно је на врло ниском нивоу, те је свега 28 Срба из Митрополије школовано у Кијевској 

духовној академији.386 На проблем необразованог свештенства указивао је Стратимировићу 

аустријски генерал и војсковођа барон Јохан Карл фон Хилер, обавештавајући га 1812. 

године о разговору на ту тему са аустроугарским царем Францем I.387 Истичући етичку и 

едукативну димензију свештеника, Стратимировић је сматрао да би требало да их одликују 

особине неопходне за успешно обављање својих дужности: врлина, ученост и непрекидно 

богословско усавршавање.388 

 Патријарх Јосиф Рајачић истицао је више богослужбени и пастирски карактер 

свештене службе која је неодвојива од учења. У писму пакрачком епископу Стефану 

Крагујевићу наводи основне циљеве свештенства: до савршенства приношење Богу Дарова 

за грехе, брига о вернима, њихово утврђивање у побожности, да се не би заразили духовном 

болешћу и довели у стање равнодушности. 389  Од свештеника се очекивало да у свакој 

прилици парохијане поучавају, саветују, теше, одвраћају од лоших обичаја, усађују у њих 

живу веру, чисту побожност и чврсту наду, а младе обучавају у науци вере и црквеном 

појању.390 

__________ 
381 Мање важан, али свакако не и занемарљив фактор који је у одређеном степену вршио индиректан утицај на 

богослужење било је и материјално стање свештенства. Кроз цео XIX век митрополитима и Сабору са разних 

страна Карловачке митрополије пристизали су захтеви за дотације најразличитијег садржаја. Материјално 

стање православних свештеника било је поготово тешко у Горњокарловачкој, Темишварској и Пакрачкој 

епархији, а погоршано је још више након револуционарне 1848/49. године. Видети: Молбе свештеника за 

материјалну помоћ, АСАНУК МПА 677/1896;  Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 117–124. 
382 Недељко Радосављевић, „Школовање свештенства у Карловачкој богословији (1794–1820)“, у Образовање 

код Срба кроз векове (Београд: Историјски институт, 2003), 41. 
383 Поповић, Срби у Војводини 2, 356. 
384 О томе подробније видети: Радмила Радић, „Образовање свештенства СПЦ у 19. веку и у првој половини 20. 

века“, у Образовање код Срба кроз векове, 101–125. 
385 Владислав Пузовић, „Формирање богословске елите Карловачке митрополије у Русији (друга половина XIX 

– почетак XX века)“, 50. 
386 Радић, „Образовање свештенства СПЦ у 19. веку и у првој половини 20. века“, 102. 
387 Писмо Барона Јохана Карла фон Хилера митрополиту Стефану Стратимировићу, АСАНУК МПБ VII–VIII, 

12/1812. 
388 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 135–136. 
389 Писмо патријарха Јосифа Рајачића епископу пакрачком Стефану Крагујевићу, АСАНУК МПА 1764/1857. 
390 Огњеслав, „Зашто наш народ слабо иде у цркву“, Српски Сион година II, бр. 22 (1892): 352. Сличну напомену 

налазимо касније у Дисциплинарним правилима за свештенство Карловачке митрополије. Експлицитно је 

наглашено да је свештеник „особитом ревношћу“ дужан да врши катихизацију, па чак и да ваншколску младеж 

„обучава у науци вере и пјенију црквеном“. Видети: Дисциплинарна правила за православно српско 

свештенство у опсегу православне српске митрополије карловачке (Сремски Карловци: Српска манастирска 

штампарија, 1899), 14. 



45 

Презвитери су у XIX веку у великој мери били изложени негативним критикама. У 

световној и црквеној штампи објављивани су непобожни и антихришћански натписи, 

директни и често пута неоправдани напади на свештенике. 391  Приписује им се слабо 

образовање, непоштовање од стране лаика,392 лоше владање, неспособност да проповедају393 

или слаб ефекат свештеничких проповеди на Литургијама, крштењима и венчањима. 394 

Епископ Никодим Милаш, обилазећи Далматинску епархију 1892. године констатовао је у 

црквама „запуштено проповиједање Божије ријечи“.395 Свесни значаја литургијске беседе за 

верни народ, епископи су стога непрекидно опомињали свештенике да не запостављају 

беседу,396 шире реч Божију и редовније да проповедају.397 Не само на Литургијама, него и на 

крштењу, венчању и опелу.398 

Због запостављеног школовања многи свештеници нису тумачили Јеванђеља и 

Христову науку, поучавали народ и подизали црквену свест. 399  У водећем црквеном 

часопису Карловачке митрополије, „Српски Сион“, анонимни аутор 1891. године наводи да 

су свештеници изгубили из вида „свој свети позив“,400 а због необразовања, како световног, 

тако и специјално богословског, пали веома ниско.401 Као главни узрок томе наводе се лоше 

уређење богословије и незаинтересованост архијереја да се тим проблемом озбиљније 

позабаве.402 С друге стране, у Срему и другим крајевима Карловачке митрополије сусрећемо 

приличан број образованих игумана, архимандрита и чланова епископских конзисторија.403 

Свестан велике и одговорне улоге свештеника у црквеном и друштвеном животу, на 

њихово оскудно образовање указивао је и презвитер Јован Живковић. 404  У чланку 

„Карловачка богословија“,405 већ у првој реченици квалификује их као сталеж од којега се 

највише захтева, о коме се најмање брине, док се образовање једном ногом још налази „у 

глибу средњег века“.406 Крајем XIX века владика пакрачки Мирон Николић (1890–1941)407 

писао је патријарху Георгију Бранковићу да нешколовани свештеници показују неозбиљност 

__________ 
391 Огњеслав, „Зашто наш народ не иде у цркву“, Српски Сион година II, бр. 20 (1892): 321. 
392 Фридрих Баудри, Описаније Новог Сада и околине (1837–1838), приредио Жарко Димић (Нови Сад: Мало 

историјско друштво, 2012), 93. 
393 Србски дневник бр. 25 (1852): 1. 
394 Огњеслав, „Зашто наш народ не иде у цркву“, Српски Сион година II, број 20 (1892): 320. 
395 Милаш, Аутобиографија, 60. 
396 Огњеслав, „Зашто наш народ слабо иде у цркву“, Српски Сион бр. 22 (1892): 352. 
397 Огњеслав, „Зашто наш народ слабо иде у цркву“, Српски Сион бр. 21 (1892): 338. 
398 Исто, 338. 
399 Ђ. Натошевић, „Зашто наш народ у Аустрији пропада“, 117–118. 
400 Огњеслав, „Поглед на данашње свештенство“, Српски Сион број 6 (1891): 90. 
401 Исто, 91. 
402 Исто, 92. 
403 Гавриловић, Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век), 210. 
404 Јован Живковић рођен је у Дероњама у Бачкој 18. априла 1859. г. Завршио је гимназију 1882. и Карловачку 

богословију 1886. г. Радио је најпре као учитељ и општински писар у Марадику, а после рукоположења 

постављен је за пароха у Крушедолу. За привременог професора Карловачке богословије постављен је октобра 

1892. г. Предавао је литургику, омилитику и црквено појање са правилом. Литургику је предавао до 1912, када 

је за доцента предложен др Лазар Мирковић. Упокојио се 4. марта 1929. г. и сахрањен у Сремским Карловцима. 

Видети опширније: Р. Г., „Живковић, Јован“, у Ст. Станојевић, Народна енциклопедија српско-храватско-

словеначка књига I (Нови Сад: Будућност 2000), 744; „Живковић, Јован“, у Српски биографски речник (Нови 

Сад: Матица српска, 2007), 772; „Анаграф (домовник) за 1875. годину“, Архива Цркве Сабора Св. архангела 

Михаила у Дероњама; Распоред Јована Вучковића о предавању омилитике, литургике и црквеног појања и 

правила и пастирског богословља, по годинама 21. октобра/2. новембра 1892, АСАНУК МПА, 407/1892. 
405 Чланак је потписан псеудонимом Јован Даниловац. Најпре је објављен у црквеном листу Глас истине бр. 14–

19, 1888. године, а потом исте године у задарској Истини. Тим поводом, тадашњи уредник листа Јован 

Вучковић, осврнувши се на рад, написао је да је Живковић о Карловачкој богословији писао „лијепо, умјерено, 

објективно“ и да би свети Синод требало да обрати на ово пажњу „јер без доброг богословског завода нема 

добрих свештеника, а без ових нема цркве“. Видети: Истина бр. 10 (1888): 476–477. 
406 Ј. Даниловац, „Карловачка богословија“, у Свештеник у Карловачкој митрополији (Нови Сад: 1890), 5. 
407 Вуковић, Српски јерарси..., 319–320. 



46 

у служби.408 Презвитер Јован Вучковић409 сматрао је да је разлог томе примање кандидата у 

богословију са нижом од дозвољене квалификације.410  Према његовом мишљењу, српско 

свештенство је „застранило“.411 Притиснути невољама и недостатком времена, запоставили 

су службу Божију, 412  бринући више „за земаљско добро свога народа“ него за његово 

спасење.413 Стога ће морати озбиљније да приступе свом позиву и схвате своје обавезе „у 

олтару и ван олтара“.414 Сматрајући свештену службу тешком и препуном одговорности, 

подвлачио је да Цркви не требају пропали, успавани и учмали умови,415 већ они који ће 

служити „у светосавском духу“. 416  С тим у вези, Вучковић се отворено залагао за 

усавршавање свештеника,417  кроз константно праћење развоја црквене науке 418  и читање 

књига богословског садржаја.419 Управо у том циљу превео је с грчког језика познато дело 

Светог Јована Златоустог „Шест књига о свештенству“, одштампано 1894. године. Њиме је 

желео и будућим и рукоположеним свештеницима да предочи тежину и одговорност службе 

и да им помогне да јој се истински посвете.420 Према Вучковићевим речима, пастир је позван 

и дужан да своју службу савршава „благообразно и по чину“,421 а читањем и учењем да 

оснажи и обогати свој ум. 422  Стога, схватајући значај богословске литературе, поред 

свакодневног изучавања делова Светог Писма, свештеницима препоручује читање дела 

Светог Григорија Богослова, Василија Великог, Јована Златоустог и других Светих отаца 

__________ 
408 Писмо епископа пакрачког Мирона Николића патријарху Георгију Бранковићу, АСАНУК МПА 159/1899. 
409 Јован Вучковић рођен је 11. фебруара 1855. године у Горњој Славонији у селу Бршљаници (Хрватска). 

Завршио је основну и немачку школу, потом нижу гимназију у Бјеловару и Карловачку богословију. По 

рукоположењу 1881. г. служио је најпре као капелан и вероучитељ у бјеловарској гимназији. У Православном 

богословском заводу у Задру радио је од школске 1883/84. до 1890/91, када је прешао у Карловце. У Задру је 

предавао литургику са тумачењем литургичких књига, омилитику и педагогику са методиком и био уредник 

црквеног листа „Истина“. У Карловачкој богословији Јован Вучковић предавао је увод у богословље, 

омилитику, основно и пастирско богословље. За ректора је именован 1892. и на том положају остао је до 1915. 

г. Реорганизовао је и унапредио Карловачку богословију и богословски семинар. Под његовим утицајем одвијао 

се четврт века цео унутрашњи живот Карловачке митрополије. Међу значајније Вучковићеве радове убрајамо: 

Главнији моменти из историје хришћанске ставрографије (1889), Пред иконом крштења Христовог или 

Цртица из иконографије (1891), популарно написана биографија о Светом Сави (1902). Објављен му је 

животопис митрополита Ђорђа Николајевића (1897), две књиге црквених беседа: Глас из цркве (1896) и О 

кајању (1899). Са грчког изворника Вучковић је превео Учење дванаесторице апостола (Διδαχή των δώδεκα 

αποστόλων), објавивши га у Задру 1885. г. под насловом Учење апостолско и Шест књига о свештенству 

Свeтог Јована Златоустoг (1894). Текстови су му публиковани у готово свим значајнијим црквеним и световним 

часописима и листовима друге половине XIX и прве половине  XX века. Јован Вучковић преминуо је 17. 

сепембра 1931. године и сахрањен је у Пакрацу. Видети опширније: Петар Николић, „Литургички коментари у 

делима протопрезвитера Јована Вучковића“, у Богословље и духовни живот Карловачке митрополије година 

III, Зборник радова са научног скупа (2019): 273–286. 
410 Писмо Јована Вучковића патријарху Георгију Бранковићу, АСАНУК МПА 377/1894. Следствено овоме, 

треба поменути да је Вучковић сигурно знао за краљевски рескрипт од 10. 8. 1868. г. по којем су се у 

богословију примали ученици са завршеном вишом гимназијом и положеним испитом зрелости са добрим 

успехом. Међутим, једним синодским решењем овај пропис је због оскудице у свештентву ублажен, па су у 

богословију примани ученици са много нижим квалификацијама, лошим успехом и неположеним испитом 

зрелости. Опширније видети: Ј. Даниловац, „Свештеник у Карловачкој митрополији“, 24. 
411 Јован Златоусти, Шест књига о свештенству, превео Јован Вучковић (Београд: Издавачки фонд Српске 

православне цркве Архиепископије београдско-карловачке, 2007), [XVII]. 
412 Златоусти, Шест књига о свештенству, [XVI]. 
413 Исто, [XVII]. 
414 Исто, [XVII]. 
415 Исто, 10. 
416  Јован Вучковић, „Проповјед на великом повечерју у петак шесте седмице Великог поста, говорена 

слушаоцима богословије, Богословска омладино, и ти обрачунај!“, Српски Сион година VI, бр. 14, 1896, 238. 
417 Јован Вучковић, „Пастир и књига“, Богословски гласник година I, књига I (1902): 13. 
418 Вучковић, „Пастир и књига“, 10. 
419 Исто, 13. 
420 Златоусти, Шест књига о свештенству, [XVII]. 
421 Вучковић, „Пастир и књига“, 7. 
422 Исто, 7. 



47 

који ће их водити „по тајнама ријечи Божије“ и помоћи у поучавању народа Цркве 

Христове. 423  Интересантна је, такође, његова препорука свештеницима о важности 

познавања и савремене литературе, како би верне могли да упозоре на евентуалне 

антихришћанске садржаје који могу да их заведу и одвоје од цркве.424 

Колико је духовна власт тешко излазила на крај са недовољним образовањем 

свештеника казује и чињеница да је овај сложени проблем Карловачке митрополије присутан 

био и касније. У чувеним „Проповедима“, архимандрит Петроније Трбојевић (1876–1933) 

пише о недовољној квалификацији свештеника који немају одговарајућу квалитетну литера-

туру и могућност за додатно усавршавање,425 и који су сувише опуштени и без жара за испу-

њавањем типика.426 

Управо из таквог проблематичног стања неукости, немарног, неодговорног односа 

према светињи, појединим свештенорадњама и вернима, произлазили су проблеми у 

богослужењу. Чешће у мањим, сеоским срединама, него у градским. Од многих случајева, 

које је решавао црквени суд – конзисторија, издвојићемо неколико: неуредно обављање 

богослужења,427 његово скраћивање, занемаривање литургијске проповеди,428  ускраћивање 

парохијанима исповести 429  и причешћа. 430  Казне су изрицане због изостављања 431  или 

непотпуног произношења на богослужењима имена аустроугарског владара,432 непомињања 

имена болесних лица римокатоличке вере на Великом входу,433  неслужења Литургије на 

Божић, 434  бесплатног крштавања или венчања без оглашавања. 435  Међу забележеним 

случајевима у конзисторијалним актима су и свештеничка небрига о свом чину и 

достојанству, свадљивост и непастирско понашање, јавно критиковање верних који нису 

остављали прилог у „мироносни тас“436 или непримање свеће од лица која не воли.437 Међу 

__________ 
423 Вучковић, „Проповјед на великом повечерју у петак шесте седмице Великог поста...“, 235. 
424 Вучковић,„Пастир и књига“, 14. 
425  Петроније Трбојевић, Проповеди I, Сремска Митровица, 1931, 101. Цитирано према: Владимир 

Вукашиновић, „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“, у Литургија и култура 16 огледа (Београд: 

Хришћански културни центар, 2007), 124. 
426  Петроније Трбојевић, О реформама црквеним II, Сремска Митровица, 1932, 32. Цитирано према: 

Вукашиновић, Литургија и култура 16 огледа, 130. 
427 Извод из записника седнице Српско народно-црквеног сабора (1. 6. 1871), АСАНУК МПА 159/1885. 
428 Извод из записника седнице Српско народно-црквеног сабора (1. 6. 1871), АСАНУК МПА 369/1871. Податак 

о занемаривању литургијске проповеди требало би, ипак, узети с резервом. Таквих примера је несумњиво било 

у парохијама. Међутим, не треба заборавити чињеницу да у XIX веку, поготово његовој другој половини, 

имамо процват црквеног беседништва, о чему ћемо писати касније. 
429 Извод из записника седнице  Српско народно-црквеног сабора (18. 6. 1871), АСАНУК МПА 388/1871. 
430 Петиција верних из Новог Сентивана патријарху Георгију Бранковићу (12/24. 2. 1899), АСАНУК МПА 

101/1899. 
431 Допис архидијецезалној конзисторији у Карловцима (22. 9. 1825), АСАНУК МПА 136/1825. 
432 Конзисторијaлна одлука, АСАНУК МПА 237/1892.  
433 Допис карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 46/1845. 
434 Жалба епископу вршачком Емилијану Кенгелцу (6/18. 2. 1884), АСАНУК МПА 4/1884. 
435 Допис архидијецезалној конзисторији у Карловцима (20. 5. 1826), АСАНУК МПА 267/1826. 
436  Током XIX века било је више предлога за уклањање црквеног таса. Најпре је др Александар Пеичић, 

заговорник реформе црквеног живота, сматрао да тасове треба потпуно уклонити а уместо њих пред улазним 

вратима цркве поставити кутију за прикупљање прилога (Константин Пеичић, Побожне жеље христијанске, 

православном Синоду и народно-црквеном Сабору србском од 1. јунија 1869. поднешене и предложене (Панчево: 

штампарија А. Сибенхара, 1869, 21). Могућност укидања таса разматрао је Српски народно-црквени сабор 

1885. године (Записници Срп. народно-црквеног сабора 1885, АСАНУК, Записници седница Српског народног 

црквеног сабора за 1885. г.). Вршачка Конзисторија је 1897. г. одлуком укинула тасове у свим црквама, а уместо 

њих предвиђено је било да се пред улазом поставе посебне кутије за прилоге верних. Епископ вршачки Гаврило 

Змејановић је о одлуци обавестио црквени митрополитски Савет образложивши да се овим стаје на пут 

комерцијализацији храма, да новац са таса не спада у значајан свештенички приход, а да ће његово укидање 

допринети већој посети верника. Митрополијски Савет је Змејановићев предлог 16/28. 6. 1897. године одбио, уз 

објашњење да решавање тог проблема не спада у делокруг епархијских конзисторија (Писмо епископа 

вршачког Гаврила Змејановића митрополијском Савету, АСАНУК МПА 240/1897). 



48 

свештеничким преступима помињани су и: неодазивање на свештеничку исповест,438 небрига 

о парохији, 439  несавестан однос према богослужењу 440  и свештеничким дужностима, 441 

агресивно, увредљиво, скандалозно и саблажњавајуће понашање према сабраћи и верном 

народу, 442  пијанство, 443  нечасне радње, 444  распусни живот. 445  Поједини парохијани 

пријављивали су свештеника због изостављања делова Литургије, или због тога што на 

проповедима при тумачењу помиње паганске филозофе.446 

Сходно учињеним преступима, следиле су и одговарајуће санкције различитог 

степена. Од забране свештенодејства 447  и премештаја у другу парохију, 448  све до 

рашчињења. 449  Међутим, важно је истаћи да је многе притужбе, након спроведеног 

ислеђивања, конзисторија одбацивала као неосноване и као плод људске зависти и 

клевете. 450  Духовни суд је, поред свега, упозоравао свештенике да у својим парохијама 

богослужења не ограничавају само на Литургију, него да служе редовно вечерњу и 

јутрење.451 

Бројни проблеми с понашањем свештенослужитеља и њиховим односом према храму 

и богослужењу током XIX века у Карловачкој митрополији резултирали су доношењем 

„Дисциплинарних правила за православно српско свештенство у опсегу православне српске 

митрополије карловачке“. Архијерејски Синод је о њима расправљао 8/20. јула 1897. 

године,452 а усвојио их је 29. марта / 10. априла 1899. године.453 Правила је аустроугарски цар 

Франц Јосиф I потврдио у Бечу 5. марта 1900, а патријарх српски Георгије Бранковић 16/29. 

априла исте године.454 У оквиру „Општих правила за живљење и служење свештених лица“ 

акценат је стављен на побожно богослужење, усавршавање и умножавање способности и 

____________________ 
437 Петиција верних из Новог Сентивана патријарху Георгију Бранковићу (12/24. фебруар 1899), АСАНУК 

МПА 101/1899. 
438 Допис са конзисторијалне седнице у Темишвару (16/28. 1. 1890), АСАНУК МПА 33/1890. 
439 Писмо архимандрита Лукијана Мушицког, администратора епархије Карлштатске, Стефану Станковићу 

архимандриту ораховачком (25. 2. 1826), АСАНУК МПА 186/1826. 
440 Допис карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 46/1845. 
441 Пријава конзисторији у Будиму, АСАНУК МПА 117/1897.  
442 Извод из записника седнице Српско народно-црквеног сабора у Сремским Карловцима (1. 6. 1871), АСАНУК 

МПА 366/1871; Жалба патријарху српском архиепископу карловачком Герману Анђелићу (20. 1. 1882), 

АСАНУК МПА 63/1882; Пресуда конзисторије у Новом Саду упућена Српском православном митрополитском 

савету у Карловцима, АСАНУК МПА 61/1896. 
443 Жалба патријарху српском Самуилу Маширевићу (6. 6. 1870), АСАНУК МПА 125/1870; Жалба патријарху 

српском архиепископу карловачком Герману Анђелићу (20. 1. 1882), МПА 63/1882. 
444 Жалба патријарху српском Самуилу Маширевићу (6. 6. 1870), АСАНУК МПА 125/1870. 
445  Жалба карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу чланова општества манђелоског (12. 12. 1844), 

АСАНУК МПА 1194/1844. 
446 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 429. Према: АСАНУК, Конзисторија 57, 

59/1825. 
447  Пресуда конзисторије у Новом Саду упућена Српском православном митрополитском Савету у 

Карловцима, АСАНУК МПА 61/1896. 
448 Допис архимандриту Лукијану Мушицком, администратора епархије Карлштатске (26. 4. 1826), АСАНУК 

МПА 186/1826. 
449 Записник са седнице конзисторије у Карловцима (28. 1. 1843), АСАНУК МПА 870/1844; Записник са седнице 

конзисторије у Карловцима (19/31. 5. 1898), АСАНУК МПА 221/1898. 
450 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 429. 
451 Записник са седнице конзисторије Епархије будимске у Сентандреји (30. 9. 1893), АСАНУК МПА 373/1893.  
452 Седница Светог Архијерејског Синода, АСАНУК МПА 23/1897. На седници од 10/22. јула усвојена су под 

бројем Син. 24/1897. и „Правила за манастирске калуђере“. 
453  Дисциплинарна правила за православно српско свештенство у опсегу православне српске митрополије 

карловачке (Сремски Карловци: 1899). 
454  Одлука, патријарха српског Георгија Бранковића о почетку примењивања Дисциплинарних правила за 

православно српско свештенство (16/29. 4. 1900), АСАНУК МПА 197/1900. 



49 

знања свештеника, примеран хришћански живот и ревносно учење. 455  Наглашено је да 

пастирско проповедање и поучавање буде „јасно, приступачно, једноставно, убедљиво и 

одмерено“.456 Главно занимање свештеника код куће би требало да буду молитва, затим, 

„изучавање Светог Писма, богословских књига и списа“.457 Овај детаљ готово је идентичан 

поменутом ставу Јована Вучковића, при чему није искључено да је управо он могао бити 

један од састављача овог важног документа. 

За нашу тему од посебног заначаја је одељак „О богослужењу“.458 Међутим, он није 

уврштен у званичну, штампану верзију „Дисциплинарних правила“, па га стога овде и 

излажемо. Један од разлога могао би да буде процена приређивача или неког другог 

одговорног лица да богослужбена проблематика за „Правила“ није од примарне важности. 

Параграф 55 експлицитно наводи да свештеник у храму и ван храма није могао да 

обавља „службе које по црквеним правилима и одредбама црквене власти не спадају у његов 

делокруг“. 459  Свако богослужење и молитвословље, без обзира на место, морао је да 

савршава „у своје време, по уставу црквеном, тачно, уредно и побожно“.460 Што се тиче 

служења Литургије, свештенослужитељ је безусловно морао да се причести. Уколико је 

неспреман, служење Литургије му је било забрањено. У „Правилима“ је истакнута обавеза 

презвитера да при свештенодејствима молитве читају гласно (изузев оних које се изговарају 

тихо) и разумљиво, без брзања и изостављања речи и реченица, или да их певају. Строго је 

било забрањено, без крајње потребе, прекидање започетог богослужења, а за време његовог 

трајања смејање и непотребно освртање у храму. Уколико два или више свештеника заједно 

служе, млађи су се безусловно морали покоравати наређењима најстаријег. Неслужашчи 

свештеници стајали су у столовима десне певнице, окренути ка олтару, један иза другог, по 

старешинству. „Дисциплинарна правила“ обавезивала су их да пазе на уредност и чистоћу 

цркве и црквених сасуда, да набаве све што је неопходно за богослужење и све да одговара 

„облику, материји и начину израде, прописима, духу и добром обичају Православне Цркве, a 

црквене књиге да су дозвољеног издања“.461 Богослужбене одежде морале су бити беле боје 

и чисте. У време служења свештене Литургије забрањивани су поласци на пут и посећивање 

јавних места. За помене, парастосе и заупокојене Литургије, „ради којих су учињена 

завештања цркви“, прописано је вођење посебне евиденције и свештенослужитељи су тачно 

у одређено време морали да их обаве.462 Такође, били су дужни да пазе „да се у цркву не 

увуче и нe унесе ништа што би било недостојно светиње храма“.463 

Насупрот поменутим лошим примерима свештеничке праксе, стајало је неупоредиво 

више позитивних примера, из којих можемо закључити да су презвитери у већини парохија 

најсавесније обављали поверене дужности, како у храму, тако и изван њега. О томе сведоче 

многи извештаји, који су митрополитима или епископима упућивани из црквених општина 

са изрицаним похвалама.464 На основу тога следила су најчешће одликовања у одговарајућа 

__________ 
455  Дисциплинарна правила за православно српско свештенство у опсегу православне српске митрополије 

карловачке, АСАНУК Епископ викар 1899/4. 
456 Исто, 14. 
457 Исто, 6. 
458 Исто, 13. 
459 Исто, 12. 
460 Исто, 14. 
461 Исто, 14. Пренета је и позната формулација из XVIII века да црквeне књиге морају да буду дозвољеног 

издања, oдносно руског. Цитирано према: Владимир Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на литургијски 

живот Карловачке митрополије у XVIII столећу“, Саборност – теолошки годишњак (2010): 168. 
462 Исто, 14. 
463 Исто, 14. 
464  Извештај митрополиту карловачком Стефану Стратимировићу, АСАНУК МПА 30/1821; Допис 

патријарху српском Јосифу Рајачићу (15. 3. 1850), АСАНУК МПА 278/1850; Молба патријарху српском 

Георгију Бранковићу (15. 1. 1899), АСАНУК МПА 107/1899. 



50 

свештеничка достојанства. 465  Издвојићемо пример Јована Витковића (1785–1849), сина 

свештеника Петра Витковића, из српске вароши Табана, у предграђу Будима. Служио је у 

Саборној цркви у Будиму, а као образовани теолог предавао је грчки језик и богословље у 

црквеној школи у Табану, чији је оснивач био епископ владика Дионисије Поповић. 

Витковић је био лични пријатељ архимандрита Лукијана Мушицког и сликара Арсенија 

Теодоровића. 466  О њему пишу да је, као свештеник од 1807. године, показао у служби 

трудољубивост и побожност у вршењу прописаних црквених правила.467 Сва богослужења у 

храму извршавао је с великим страхопоштовањем и честим проповедањем речи Божије. 

Младе различитог узраста, недељом и празником успешно је поучавао, тумачећи Јеванђеља. 

Окарактерисали су га као свештеника благе нарави и честитог и примерног живота.468 

Захваљујући труду и залагању протојереја Ђорђа Бранковића, посебно интензиван 

богослужбени и духовни живот у Kарловачкој митрополији одвијао се у Сомбору, у бачкој 

дијецези.469 Попут својих претходника, држао је у цркви служење дневног богослужбеног 

круга, практикованог још у време протојереја Василија Ковачића.470  Ковачић је, заправо, 

наследио и чувао стари црквени поредак којег је у другој половини XVIII века установио 

знаменити протопрезвитер Христифор Попић, 471  богословски образован на Кијевској 

духовној академији, са знањем грчког и латинског језика.472 Одатле је у сомборску Свето-

Георгијевску цркву пренео „узорит богослужбени поредак“. 473  Свакодневно је служио 

јутрење са часовима, у наставку Литургију и увече вечерњу.474 Суботом после јутрења, а пре 

Литургије, у цркви је читан акатист Пресветој Богородици.475„Поредак, тачност и лепота 

светог богослужења“ у цркви упоређивани су тада са богослужењем у Карловцима. 476 

Бранковић је на богослужењима увео ред и складно појање, поготово у недељне и празничне 

дане. Проповедао је у јеванђељском духу.477 

Овакав поредак практикован је у сомборској цркви све до почетка XX века.478 Из 

времена оца Василија, један статистички податак непобитно нам сведочи о евхаристијском 

духу Сомбораца. О Божићу 1811. године, прота Јефрем Грујић и свештеници Атанасије 

Зарић, Василије Ковачић и Аврам Максимовић исповедили су и причестили 2.077 

православних верника.479 

__________ 
465 Допис патријарха српског Георгија Бранковића о свештеничком одликовању (28. 1/9. 2. 1899), АСАНУК 

МПА 55/1899; Допис патријарха српског Георгија Бранковића о свештеничком одликовању (1/13. 3. 1899), 

АСАНУК МПА 118/1899. 
466 Тамаш Чаки и Голуб Ксенија и др., Српска саборна црква у Табану, трагом нестале српске вароши у Будиму 

(Будимпешта: Историјски музеј, 2018), 45. 
467 Писмо обшчества града Табана (28. 4. 1821), АСАНУК МПА 30/1821. 
468 Исто, АСАНУК МПА 30/1821. 
469  Син кулпинског пароха Тимотеја, Ђорђе Бранковић, потоњи патријарх српски Георгије, пре монашења 

сматран је за једног од најугледнијих српских свештеника XIX века. За окружног протопрезвитера сомборског 

изабран је 1859. г., а две године касније именован је за управитеља Српске учитељске школе у Сомбору. На тој 

дужности остао је до 1872. Замонашен је у манастиру Ковиљ 1882. и исте године изабран за владику 

Темишварске епархије. Видети: Г. Васин, Патријарх Георгије Бранковић и његово доба, 19–20, 30;  Вуковић, 

Српски јерарси..., 117. 
470  О Василију Ковачићу видети: Никола Ђ. Вукичевић, Свечаность у славу пречестнѣејшегъ господина  

Василıа Ковачића протопрезвѵтера сомборскога (Сомбор: 1854).  
471 Милан Степановић, Светођурђевска црква у Сомбору (Сомбор: Српска православна Епархија бачка; Српска 

православна црквена општина Сомбор, 2011), 45. 
472 Исто, 36. 
473 Исто, 35. 
474 Исто, 44. 
475 Исто, 45. 
476 Исто, 45. 
477 Георгије Магарашевић, Педесет година свештенства Његове Светости Георгија Бранковића, архиепископа 

карловачког, митрополита и патријарха српског 1855–1905 (Сремски Карловци: 1905), 9.  
478 Степановић, Светођурђевска црква у Сомбору, 45. 
479 Василије Ковачић, Беседа о добровољним прилозима (Сомбор – Будимпешта: Педагошки факултет у Сомбору – 

Српски институт Будимпешта, 2012), 29. 



51 

Из једног дописа редакцији „Српског Сиона“, сазнајемо неколико детаља о 

богослужбеном животу у две парохије у Панчеву. Похађање богослужења, поготово о 

великим црквеним празницима, било је на задовољавајућем нивоу. Свештеници су редовно 

проповедали о свим Христовим и Богородичиним празницима, сваке недеље за време 

Великог поста, недељом од Ускрса до Духова, на светитељске празнике и једном годишње на 

гробљу о Ђурђевдану. 480  Претходне, 1895. године, исповедило се и причестило 3.165 

мушкараца и жена, док број деце није наведен.481 

Служење у парохијским црквама недељне и празничне Златоустове Литургије се 

подразумевало, што није био случај са Литургијом пређеосвећених Дарова (у даљем тексту 

ЛПД) у време Свете четрдесетнице. У једном од ретких текстова о ЛПД објављеном 1894. 

године у „Српском Сиону“, Лазар Богдановић пише да се у Карловачкој митрополији у XVIII 

и током XIX века ова Литургија сасвим сигурно служила средом и петком.482 То поткрепљује 

чињеницом о постојању праксе архијереја и митрополита да за време Часног поста шаљу у 

народ посебне калуђере-духовнике да исповедају лаике. Богдановић наводи да се у многим 

местима Карловачке митрополије служи ЛПД, али да има крајева где лаици никада за њу 

нису ни чули. Занимљиво је да су свештеници ову Литургију служили на владарев рођендан 

или имендан, јер је то, како помиње писац текста, „дозвољено (...) по уставу“ цркве.483 Из 

личног искуства сматрао је да код верних ЛПД подстиче вољу за исповест и причешћивање и 

стога је требало служити где год је то било могуће.484 

Саставни и неодвојив део свештеничке службе у Карловачкој митрополији дуго је 

била катихизација верних. О катихизацији, као темељу љубави и основи врлина хришћана,485 

раду са народом, поготово младима жељним духовне речи,486 на почетку XIX века значајно 

сведочанство оставио нам је Манојло Грбић, свештеник, катихета, наставник Српске 

учитељске школе у Горњем Карловцу, писац и историчар. 487  Захваљујући његовом 

тротомном делу „Карловачко владичанство“ можемо, између осталог, сагледати методе и 

садржај верског поучавања у Горњокарловачкој дијецези и однос свештеника према 

парохијанима. 

Катихизирана су сваке недеље и празника, сат пре Литургије, поготово у летњем 

периоду, сва мушка деца од 6–17 и женска од 8–16 година.488 О редовном доласку на часове 

веронауке бринули су државна власт489 и родитељи.490 Кратка хришћанска наука састојала се 

из учења напамет основних молитви и заповеди: Оче наш, Символ вере, Декалог, Богородице 

Дјево и Надање. Потом је свештеник-вероучитељ полазницима курса објашњавао нејасне 

термине, тумачио молитве с препоруком да их произносе пре и после спавања и јела и да их 

примене у животу. Циљ вероучења био је чисто етички: стицање хришћанских врлина и 

гађења према гресима, одвраћање од сваког зла, да би у срце била примљена истина о 

свевидећем и свезнајућем Богу и да би ученици постали срећнији и честитији људи.491 

О часовима литургијске катихезе, коју је понекад похађало више од 100 деце, 492  

свештеници су били обавезни да поднесу извештај архијереју. Испит из веронауке полаган је 

__________ 
480 „Допис из Панчева“, Српски Сион година VI, бр. 6 (1896): 93. 
481 Исто, 93. 
482 Лазар Богдановић, „Литургија пређеосвећених дарова“, Српски Сион година IV, бр. 13 (1894): 196. 
483 Исто, 195. 
484 Исто, 195. 
485 Огњеслав, „Зашто наш народ слабо иде у Цркву?“, Српски Сион година II, бр. 21 (1892): 338. 
486 Јован Јовановић, „О учењу вјеронаука и појања младежи која је престала полазити школу до женидбе, и како да 

се иста приљуби к похађању св. богослужења, вјеронаука и појања“, у Српски Сион година VI, бр. 52 (1896): 855. 
487 О њему опширније видети у Азбучник Српске православне цркве..., 63. 
488 Манојло Грбић, Карловачко владичанство III, 239. 
489 Исто, 240. 
490 Исто, 242. 
491 Исто, 240. 
492 Исто, 243. 



52 

пред протопрезвитером, око празника Покрова Пресвете Богородице, а на основу Наредбе од 

23. новембра 1804. године, епископа горњокарловачког Петра Јовановића Видака. 493 

Запрећено им је најстрожом казном, уколико би се визитацијом установило незнање 

полазника. О каквој је санкцији реч Грбић не наводи. Врло је могуће да је у том случају 

покретан поступак пред надлежном конзисторијом и свештеник премештан у другу парохију. 

Ове, такозване „попове школе“, 494  постојале су у парохијама више од пола века. Њихов 

највећи допринос био је повратак српске младежи у цркве на Литургију и друга 

богослужења.495 

У другој половини XIX века евидентно је слабљење катихетског поучавања младих496 

и постепено гашење школа. Манојло Грбић сматрао је да је узрок томе попустљив однос 

власти према народу, немар свештеника 497  и нови дух времена који се окренуо против 

православне Цркве и њене слободе.498 Крајем XIX века верске школе постоје спорадично, 

углавном захваљујући труду старијих свештеника, ређе млађих,499 па је Грбић позивао на 

њихово обнављање.500 Схватајући значај верског подучавања за Цркву, Георгије Бранковић, 

када је изабран за патријарха српског 1891. године, окружницом је позвао подручно 

архидијецезално свештенство да у својим парохијама одраслу децу оба пола уче прописаним 

молитвама, сваке недеље и празника, пре божанствене Литургије или после подне, пре 

вечерње.501 У супротном, спреман је био да предузме „дисциплинарну истрагу“ и „виновнике 

строго казни“.502 У том смислу потпуно је разумљив сегмент о катихизацији, уврштен у 

штампану 1892. године „Архијерејску поуку презвитеру при рукоположењу“. Њиме је 

наређено свештенику да се потруди „око школске катихетске наставе као темеља 

хришћанског усавршавања у страху Господњем“.503 

 

 

  

__________ 
493 Исто, 244. 
494 Исто, 244. 
495 Исто, 242. 
496 Милан Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно? Шта треба 

да се ради па да се поправимо“, Глас истине, лист за црквене проповеди, хришћанску поуку, духовну 

књижевност, животописе, старине и православне црквено-народне потребе година VII, бр. 13 (1890): 196.  
497 Грбић, Карловачко владичанство III, 244. 
498 Исто, 245. 
499 Исто, 244. 
500 Исто, 245. 
501 „Окружница његове светости патријарха господина Георгија Бранковића издана за подручно Архидијецезал-

но свештенство у погледу обучавања парохијске младежи у молитвама“, Српски Сион година I, бр. 13 (1891): 193. 
502 Исто, 194. 
503 Архијерејска поука пресвитеру: при рукоположењу, 41. 



53 

В. Побожност лаика и њихов однос према богослужењу 

 

Да бисмо добили реалну слику односа лаика према цркви и богослужењу у XIX веку 

неопходно је феномен побожности посматрати у контексту ширих религијских, друштвено-

политичких, економских, културно-просветних и других околности у којима је српски народ 

Карловачке митрополије живео и радио. Разлози краћег или подужег одвајања од 

литургијске заједнице и светотајинског живота вишеструки су и проузроковани многим 

факторима. Један од њих свакако је ренесансни дух и хуманистичка мисао који су довели до 

опште секуларизације друштва, очигледног пада црквеног благочешћа, дистанцирања од 

храма и равнодушности према духовном животу. Међутим, без обзира на све недаће које је 

српски народ Карловачке митрополије трпео и претрпео, у његовој свести сачувано је дубоко 

поштовање према свему што је иоле имало додира са црквом и богослужењем, било да је реч 

о светитељима, њиховим моштима, иконама, празницима, обичајима или, пак, доприносу у 

обнови и изградњи богослужбених места.  

Побожност је у XIX веку често помињан термин који се у хришћанском животу лаика 

манифестовао у различитим формама. У текстовима на ту тему аутори су побожношћу 

сматрали и изградњу и украшавање храмова,504 слављење крсног имена и других црквених 

обичаја. 505  Побожност је била хришћанска дужност, припрема за вечну радост, 506  права 

врлина, молитва и највећа жртва принета Богу, 507  неодвојива од заједничке молитве у 

цркви.508 Њено пристаниште је небо, где се „смирава у троличном  Богу“.509 

Никанор Грујић истицао је да српски народ степен своје побожности није исказивао 

свакодневним одласцима у цркву и бројем изговорених Оченаша, већ делима. 510  Герасим 

Петрановић био је сличног мишљења, да се искрена побожност не састоји само у „спољашњим 

(...) побожним знацима“, него у постојаности слављења Бога кроз добра дела.511 Наглашавано 

је да у српском народу постоји осећање побожности, само што је оно под утицајем разних 

прилика успавано. Стога га је било неопходно „задахнути и одушевити новим жаром љубави 

за веру, име и цркву своју православну“.512 Као супротност побожности навођени су немаран 

однос према Богу, молитви, богослужењу и охладнела љубав која често прелази у безакоње.513 

Поред свих ових навода о хришћанском благочешћу, евидентно је да Црква у Карловачкој 

митрополији кроз цео XIX век настоји да саопшти вернима значај учествовања у богослужењу 

и заједнице с Богом, без чега истински живот и не постоји. 514  Међутим, видећемо да је 

проблем био много комплекснији него што на први погледа изгледа.  

Владика Петар Јовановић Видак, на основу достављених презвитерских извештаја из 

парохија, пружа нам јасан увид у црквени живот Горњокарловачке епархије. У многим 

храмовима свештеници Литургију нису служили редовно, јер није било црквеног појца.515 

__________ 
504 Никанор Грујић, Народна србска скупштина 1-га и 3-га мая 1848. у Карловци држана пређашня политика 

дворска и садашня политика нове маџарске владе (Београд: 1848), 34. 
505 Исто, 33.  
506 В. Коњовић, „О побожности и спољашњем богопочитању“, Беседа година II, бр. 3 (1869): 38. 
507 Александар Сандић, „Побожност је прва добродетељ људска“, Беседа година II, бр. 1 (1869): 17. 
508 Коњовић, „О побожности и спољашњем богопочитању“, 38. 
509  Теофан Живковић, Србска народна црква на канонично-историјском темељу свом, с једним словом у 

додатку о побожности и народности (Темишвар: 1868), 74. 
510 Грујић, Народна србска скупштина 1-га и 3-га мая 1848. г..., 33. 
511  Герасим Петрановић, „На недељу 5. Самарјанки – о побожности“, у Добрый пастыръ или Проповѣди 

разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть I 

(Загреб: Серб. Печатньи Жупана, 1851), 41. 
512 Милан Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно? Шта треба 

да се ради па да се поправимо“. Глас истине година VII, бр. 13 (1890): 196. 
513 Коњовић, „О побожности и спољашњем богопочитању“, 38. 
514 Исто, 38. 
515 Грбић, Карловачко владичанство III, 245. 

https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783
https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783


54 

Видак пише: „Немају ни капелана ни ђакона ни друге дјеце која би им при божественој 

служби нужнаја одговарати могла, из недостатка славено-сербских школа, гдје би дјеца у 

читању и у појању и у осталом црквеном служењу обучавана била“. 516  Видак, такође, 

примећује да старији верници на недељној и празничној Литургији имају врло мало користи 

од свештеничких поука и читања Рајићевих проповеди517 и владичанских посланица.518 Са 

богослужења најчешће изостају млади, којима црква затреба тек пошто стасају за брак.519 У 

Пакрачкој дијецези српски народ је до те мере заборавио на цркву да не зна ко је њен патрон, 

занемарујући чак и светковање крсног имена.520 

Конкретнији увид у психолошки профил верника дао нам је Герасим Петрановић. 

Примећује да верни који долазе у цркву често „клањају и превијају тела“, практикују само 

телесни, не и духовни пост, без истинске намере да се поуче и преобрате. Читају свете књиге 

и моле се, али без расуђивања. 521  Сматрао је спољашње испољавање побожности 

неопходним, међутим, Богу се треба клањати „духом, срцем и истином“.522 Примећено је, 

такође, да има много оних којима је срце „далеко од цркве и речи Божије“, од чега произлазе 

непристојност, изостајање са службе и непобожност, „које се епидемично (...) шири“.523 

На духовне и друге проблеме у цркви указивао је Константин Пејчић,524 (у изворима 

још Пеичић, Пејичић) лекар, књижевник, национални делатник,525 управник и библиотекар 

пештанског Текелијанума, 526  председник Црквене општине у Панчеву. 527  У штампаној 

брошури „Побожне жеље христијанске...“, које је поднео и предложио Синоду, Српском 

народно-црквеном сабору 1. јуна 1869. године и патријарху Самуилу Маширевићу, осликао 

је у 13 тачака „зло стање и заосталост“ српског народа,528 „због старих и помодних обичаја, 

бахатости, тврдокорности у погледима и несистема у животу и раду“.529 Пејичић је иступио 

оштро, нападачки, бескомпромисно, на појединим местима чак и увредљиво. Истиче да су 

цркве празне, постоје само механички, из дужности, док је свештенство у њима, не само 

својом кривицом, „нимба лишено, (...) остављено и презрено“.530 Људи су неукроћени, глупи 

и сурови. Због дугих531 и неразумљивих532  богослужења, самим тим и дугог стајања533  у 

__________ 
516 Исто, 245. 
517 Овде је вероватно реч о беседама из уџбеника које је, према Димитрију Руварцу, написао Рајић док је у 

Сремским Карловцима предавао реторику и географију. Руварац је такође објавио и попис Рајићевих беседа. 

Видети: Вукашиновић, Барокна теологија, 60. 
518 Грбић, Карловачко владичанство III, 239. 
519 Исто, 245. 
520 Јован Даниловац, „Свети Синод и питање о квалификацији за ступање у богословију“, у Српски свештеник у 

Карловачкој митрополији, његова спрема, дужност и награда (Нови Сад: 1890), 29. 
521 Петрановић, „На недељу 5. Самарјанки – о побожности“, 42–43. 
522 Исто, 44. 
523 Гр. Н. Живковић, „Примједбе  г. Јов. Живановића у бр. 21. 30. и 35. Српског Сиона“, Српски Сион година IV, 

бр. 39 (1894): 619. 
524 Константин Пејчић рођен je 29. септембра 1802. г. у Борову. Био је лични лекар митрополита Стефана 

Стратимировића и Стефана Станковићa, ширећи здравствену културу међу Србима у Угарској. Сматрају га, као 

рационалисту, једног од последњих наследника Доситеја Обрадовића. Својим трудом и ерудицијом постао је 

члан Друштва српске словесности (1844), а потом и дописни члан Српског ученог друштва (1864). Упокојио се 

6. јуна 1882. године у Будимпешти. Видети: Петар В. Крестић, „Аутобиографија Константина Пејчића“, 

Историјски институт, Мешовита грађа Miscellanea књига XXVIII (2007): 125; В. Стајић, „Др Константин 

Пејичић“, Гласник Историјског друштва у Новом Саду књига XII, свеска 36 (1939): 167–173. 
525 Крестић, „Аутобиографија Константина Пејчића“, 125–156. 
526 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 583. 
527 Вукашиновић, „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“, 228. 
528 В. Стајић, „Др Константин Пејичић“. Гласник Историјског друштва у Новом Саду књига XII, свеска 36 

(1939):171. 
529 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 583. Према: Константин Пеичић, Житiе 

Теодора Пaвловића новинара и списателя српскогъ... (Нови Сад, 1857), VII, 29–32. 
530  Константин Пеичић, Побожне жеље христјанске: православном Синоду и народно-црквеном Сабору 

србском од 1. јунија 1869. поднешене и предложене (Панчево: 1869), 16. 
531 Исто, 17. 



55 

цркви, верни су постали нестрпљиви.534  Указивао је и на недостатак поучних свештених 

проповеди.535 

Пред крај XIX века, критички се према српском народу осврнуо Јован Вучковић, 

истичући непоштовање девет Црквених заповести и служење свештеника у готово празним 

храмовима. Према његовом мишљењу, многи хришћани у цркву нису ушли још од крштења 

или склапања брака, а последњи пут су се причестили још као ђаци.536 

Који су узроциових проблема, присутни на ширем простору Карловачке митрополије? 

Из напред реченог, један од суштинских био је неразумевање смисла богослужења. Међутим, 

поред овог, наилазимо на читав низ других препрека. Погледајмо их редом. Вернима су, на 

пример, сметали учитељи који се пред народом размећу својим знањем,537 сиромаштво538 и 

новчана оскудица. 539  Свештеник Лазар Богдановић наводи да су због сиромаштва и 

неугледне одеће и стида пред имућниjим грађанима, верни избегавали да долазе на недељене 

и празничне Литургије. Причешћивали су се искључиво у време Свете Четрдесетнице на 

Литургији пређеосвећених Дарова. 540  У Барањи је од храма народ одбијало наметнуто 

куповање и пред олтаром паљење свећа за душе упокојених. 541  Констатована је 

запостављеност духовних потреба највећег броја младих људи које су, након завршетка 

школе, родитељи оптеретили свакодневним обавезама и тиме их одвојили од цркве.542 На 

дистанцирање од цркве утицали су неупућеност верних у своје религиозне дужности,543 

низак степен писмености и образовања, који је довео до примитивизма, нецрквеног начина 

живота, 544  празноверја, магије и других видова „сумњиве и неприличне побожности“. 545 

Некада је разлог био и поступак парохијског свештеника. Тако је, на пример, 127 парохијана 

из Новог Сентивана, близу Сегедина 12/24. фебруара 1899. патријарху српском Георгију 

Бранковићу поднело петицију против свог свештеника, 546  очигледно наклоњеног 

назаренима.547 Захтевали су његово кажњавање и премештај из парохије, да би се ширење 

____________________ 
532 Исто, 19. 
533 Исто, 18. 
534 Исто, 17. 
535 Исто, 18. 
536 Јован Вучковић, „Проповјед у прву недјелу великог поста – Обрачун хришћанина и православног Србина са 

црквом“, Српски Сион година VI, бр. 9 (1896): 138. 
537 Огњеслав, „Зашто наш народ не иде у цркву“, 322.  
538 Исто, 321.  
539 Исто, 322. 
540 Л. Богдановић, „Литургија пређеосвећених дарова“. Српски Сион година IV, бр. 13 (1894): 196.  
541 Огњеслав, „Зашто наш народ не иде у цркву“, 323. 
542 Исто, 322.  
543 Јован Јовановић, „О учењу вјеронаука и појања младежи која је престала полазити школу до женидбе, и како 

да се иста приљуби к похађању св. богослужења, вјеронаука и појања“, Српски Сион година VI, бр. 51 (1896): 

841. 
544 Драган Каран, „Развој пастирске делатности цркве и њен значај за формирање духовног живота у 

Карловачкој митрополији“, Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, зборник радова са научног 

скупа Нови Сад, 11. децембар 2017. (Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за 

литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду), 134. 
545 Србољуб Убипариповић, „Богослужбени изазови у Митрополији београдско-карловачкој: доба митрополита 

Мојсеја Петровића (1718/1726–1730)“, Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, 87. 
546 Петиција верних из Новог Сентивана патријарху Георгију Бранковићу (12/24. 2. 1899), АСАНУК МПА 

101/1899. 
547 Овај верски покрет зачет је у Швајцарској двадесетих година XIX века и наставак је низа протестантских 

покрета у XVIII веку које су започели немачки пијетисти. Настао је као саставни део раније започетог верског 

препорода у Европи, као реакције на апатичност и формализам традиционалних цркава. Као главне кривце за 

назаренство српски либерали су оптуживали српско свештенство, а међу разлозима су истицани: 

„занемаривање народа, похлепа црквених великодостојника, слабо верско образовање (...) обављање црквене 

службе на неразумљивом језику“. Ђоко Слијепчевић сматрао је да је назаренство био један облик „протеста 

против нерелигиозног животног стила, који се изграђивао у Србији.“ Допринео је популаризацији читања 

Светог Писма у народу путем којег су се многи вратили цркви. У Назаренима и њиховом црквеном животу и 



56 

назаренства зауставило. Народ је избегавао одласке у цркву и причешћивање све док „такав 

недостојан слуга олтара Божијег служи службу Божију“. 548  Верни народ из Алибунара 

реаговао је притужбом на поступак свештеника који на празник Богојављења, због јаке зиме, 

није служио обред Великог освећења воде.549 

Претерана наклоност према обичајима и навикама довела је до многих предрасуда550 и 

сујеверја.551 Ево неколико примера. Младе жене сматрале су да је грех ако у храм одлазе у 

благословеном стању. На богослужења нису одлазили ни у периоду док доје децу. 552 

Примећено је да много више жена долази у цркву о „младој недељи“, али зато нису долазиле 

на покладе, сматрајући да тада на службу иду само вештице.553 Обузете празноверјем, уместо 

недељу и празник, светковале су обичне дане, млади петак и среду и мање познате 

светитеље. На заповедне празнике нису одлазиле на Литургију.554 Забележени су случајеви 

врачања уз употребу Светог причешћа. Уместо да служи „божанственом духу Цркве“, утицај 

обичаја постао је јачи од цркве.555 

О раширености сујеверја у народу писала је 1854. године, у записима са Фрушке Горе, 

Милица Стојадиновић Српкиња.556 За обичај при којем се сусрет са попом сматрао несрећом, 

наводи да је потекао из Србије, из времена ропства под Турцима.557 За исцељење болесника, 

старије и млађе жене су на празник Видовдан у врдничкој Раваници, пред мошти Светог 

кнеза Лазара, прилагали пешкире, свеће, воштане кругове и од воска или сребра изливену 

ногу, руку, око, зависно од чега је ко боловао.558 Како су се верни односили према кнежевој 

одежди из времена Косовског боја, показује сâм њен изглед. Остао је неоштећен само њен 

предњи део: „Она је парче по парче откидана и сујеверним, од светих отаца, за крајцарицу, за 

две давана. Онај дође с болесним очима, и заиште парче да брише очи, онај да носи покрај 

____________________ 

активности и побожности Слијепчевић је видео прве заметке богомољачког покрета, који је касније поникао у 

Србији. Видети подробније: Бојан Алексов, Назарени међу Србима: верска трвења у јужној Угарској и Србији 

од 1850. до 1914 (Београд: Завод за уџбенике, 2010), 86–87, 100, 106; Ђоко М. Слијепчевић, Назаренство у 

Србији до 1914 (Београд: Издавачко и прометно А. Д. „Југоисток“, 1943), 61–62. 
548 Петиција верних из Новог Сентивана патријарху Георгију Бранковићу (12/24. 2. 1899), АСАНУК МПА 

101/1899. 
549 Притужба парохијана из Алибунара, АСАНУК МПА 1819/144. 
550 Јовановић, „О учењу вјеронаука и појања младежи...“,  841. 
551 Епископ горњокарловачки Лукијан Мушицки сматран је „за најученијег Србина свог времена“. Учећи се 

богословљу од архимандрита Јована Рајића, такође је настојао да у својој епархији искорени сујеверје и уведе 

здраву црквену побожност. Професор Радослав Грујић сматрао је да је у народу празноверје завладало још 

више у време фанариотских Грка, како би њиме лакше владали и извукли што више користи. Интересантно је, 

такође, на овом месту присетити се речи првог српског историчара религије, професора Веселина Чајкановића 

који је у вези са духовним животом у Србији својевремено навео: „Када се сабере све, ми имамо не праву 

религију, него сујеверје“. Владимир Вукашиновић, „Сујеверје“, у Живљење на небесима – црква, наука, 

политика (Панчево: Х. Б. Вишњић; Врутци: Манастир Рујан 2007), 145. Видети: Вуковић, Српски јерарси..., 

289; Грујић, Православна Српска Црква, 109. 
552 Огњеслав, „Зашто наш народ не иде у цркву“, 321. 
553 Јовановић, „О учењу вјеронаука и појања младежи...“, 841. 
554 Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно...?“, 199. 
555 Јовановић, „О учењу вјеронаука и појања младежи...“, 841. 
556 Милица Стојадиновић Српкиња рођена је у свештеничкој породици (отац Василије био је угледни парох у 

Врднику) 22. марта 1828. г. Стекла је „класично образовање“, посветивши се писању прозе и поезије и учењу 

страних језика. Бритког језика, одлучна и самоуверена, храбро је устајала против неправди у друштву и 

недоличног понашања појединаца, било да је реч о лаицима или о свештеним лицима. Слепо чувајући своју 

побожност, док је маса њених савременика полако прихватала верски индиферентизам, негодовала је што се све 

више неверовање узимало за „мерило образовања“. Преминула је 1878. и сахрањена у Београду. Видети 

опширније: Милица Стојадиновић Српкиња, У Фрушкој Гори 1854 (Бачка Паланка: Друштво за науку и 

стваралаштво „Логос“, 2008), 429, 499–501, 503–504. 
557 Стојадиновић, У Фрушкој Гори 1854, 90–91. 
558 Исто, 95. 



57 

себе... “,559 пише Стојадиновићева, узгред помињући да постоје села чији житељи не раде на 

појутарје свог крсног имена.560 

Сматрало се да превазилажењу таквог стања и успостављању здравог односа народа 

према Богу и Цркви највише могу да допринесу родитељи, посвећивањем довољне пажње 

својој деци и усађивањем у њихово срце вере, побожности, љубави, марљивости и поштења. 

Поред тога, незаобилазан фактор био је свештеничко-пастирски рад кроз верско образовање, 

како у школи тако и у цркви.561 Међутим, бивши „пожунски лицејац, пештански студент 

медицине,“562  Константин Пејичић отишао је корак даље с убеђењем да је неопходно у 

потпуности реформисати црквени живот. Да народ не би сасвим отпао од цркве и прешао у 

назарене или друге секте и вером ослабио, што је била честа појава у последњој деценији 

XIX века, 563  предлагао је скраћивање и разумевање богослужења. 564  Ово последње 

несумњиво указује на Пејичићево залагање за превођење богослужбених текстова на говорни 

језик. Био је мишљења да треба постепено уклонити сва „занесењачка устројства“.565 Да ли је 

Пејичић при том мислио на понашање верних у храму, његово уређење или, можда, на 

поједина црквена обележја? У сваком случају, у својим предлозима отишао је толико далеко 

да је био за празновање само Господњих празника и недеље, а на светитељске празнике 

предлагао је да се служе само јутрења. Залагао се и за укидање свих постова, изузев Страсне 

недеље, с обавезним разрешењем на бели мрс. Верни у цркви да пале само једну свећу и то 

искључиво пред престолним двема иконама.566 По његовом мишљењу, олтарска преграда не 

би требало да раздваја567  свештеника од лаика.568  Литије нису неопходне, као ни пракса 

њиховог ношења у поља.569 По угледу на Римокатоличку цркву, предлагао је постављање 

клупа за вернике и оргуља на хорош.570 Што се Литургије тиче, Пејичић је, као „хладни 

рационалиста“ неосетљив за „стварност Оваплоћења“, 571  сматрао да све литургијске 

јектеније и молитве треба скратити на највише три прозбе. 572  Писао је да је проповед 

суштина култа и мора се уврстити у Литургију.573 Без обзира да ли се чита или произноси 

напамет, њено место је одмах након прочитаног Јеванђеља. 574  Посебно је занимљив и 

дискутабилан Пејичићев став у вези с Тајном причешћа. Предлагао је да се лаици 

причешћују посебно припремљеним кашичицама у другом путиру, који држи црквењак, вади 

__________ 
559 Исто, 66. 
560 Исто, 116. 
561 Милан Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно? Шта треба 

да се ради па да се поправимо?“,  Глас истине бр. 14 (1890): 216.  
562 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 583. 
563 Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло немарно...?“, 195.  
564 Пеичић, Побожне жеље христјанске, 19–20. 
565 Исто, 19–20. 
566 Исто, 20. 
567 Треба знати да је олтарска преграда временом постала „барикада“ која је потпуно затворила олтар, чиме је 

аутоматски престала њена основна функција, указивање на одређен степен раздвојености олтара и наоса, 

клирика и лаика. Премда богословски оправдано, мало је вероватно да је Пејчић овде имао у виду баш губитак 

те првобитне функције иконостаса, кроз којег су верни гледали „у славу Царства Божијег и кроз које су 

носиоци те славе – Господ и Светитељи активно учествовали на богослужењу“ (Владимир Вукашиновић, 

„Царско свештенство“, Беседа: лист за хришћански живот и црквене потребе број 2–4 (1991): 173). Поготово, 

чињеницу да иконостас не скрива, већ открива вернима улаз у други свет. Видети подробније: Т. Ракићевић, 

„Олтарска преграда – иконостас од IV до средине XVII века: форма, функција и значење“ (докторска 

дисертација, Православни богословски факултет Београд, 2013), 177; Више о овој теми видети још: Иконостас 

као духовни и културни печат православних хришћана, зборник радова, приредили Мирјана Андрић и 

Владимир Вукашиновић (Крагујевац: Завод за заштиту споменика културе, 2007). 
568 Пеичић, Побожне жеље христијанске..., 21. 
569 Исто, 27. 
570 Исто, 22. 
571 Вукашиновић, „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“, 230. 
572 Пеичић, Побожне жеље христјанске..., 24. 
573 Пеичић, Побожне жеље христјанске..., 19–20. 
574 Исто, 24. 



58 

их из воде, брише и додаје свештенику.575 Парохијске свештенике би требало ослободити 

„окова“ требника и служебника,576 дозволити им други брак, ношење цивилног одела, а с 

друге стране, забранити им ношење дуге косе и браде.577 Своје предлоге проширио је и на 

сферу монаштва. Сматрао је да не би требало замонашити никог млађег од 40 година, а 

епископи да треба да се бирају из народа и да буду способни и заједно са свештеницима 

одговорни Синоду. Пејичић се дотакао и сремских манастира сматрајући да их, изузев два, 

највише три, треба секуларизовати. 578  Своју самоувереност и убеђеност у предложено 

изразио је на крају поруком да све „данас или сутра (...) бити мора“.579 За тај први корак који 

води, како сматра, „из таме у светлост“, не треба се плашити ни власти, ни народа, ни Русије 

која ће, како он сматра, морати исто „поћи путем разума, светлости“ и „праве неизвртане 

науке Христове“.580 

Константин Пејичић је ишао стопама свога учитеља Доситеја Обрадовића581 и ништа 

мање од њега није био радикалан. Премда су његови предлози оштро критиковани, 582  с 

образложењем да жели Србе да поунијати, у мање радикалном облику они су  прихваћени у 

црквеним општинама у Панчеву, Бечкереку и још неким местима. 583  Међутим, Сабор у 

Карловцима ове реформистичке тежње није ни разматрао и оне су временом пале у 

заборав.584 

Као могући облик сузбијања назарена који су запосели простор Срема, Бачке и Баната 

у јужној Угарској585  и 1872. године проширили се на целу Србију,586„магијске свести и 

ригористичке побожности“587  појавио се крајем XIX века међу сељачким слојем српског 

народа у Војводини, касније и у целој југоисточној Србији,588 покрет побожних лаика, назван 

богомољци 589  или евангелисти. 590  Представљао је свима, чак и свештеницима, пример 

__________ 
575 Исто, 20. 
576 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 584. 
577 Пеичић, Побожне жеље христјанске..., 23. 
578 Исто, 24. 
579 Исто, 24. 
580 Исто, 25. 
581 Бавећи се литургијским богословљем шишатовачког архимандрита Петронија Трбојевића (1876–1933) које је 

изникло „из једног развијеног доситејевског погледа на свет“, професор Владимир Вукашиновић уочио је да 

његову везу са Доситејем Обрадовићем треба тражити у богословској мисли његових следбеника, од којих, 

свакако, Конатантин Пејчић спада у најзначајније. Тим пре, јер је већи део Пејчићевих тема Трбојевић даље 

разрадио. Видети подробније: Вукашиновић, „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“, 228–229. 
582 На Пејичићеве реформистичке идеје критички се осврнуо свештеник Ђорђе Мандровић у новосадском листу 

„Беседа“. Oценио је да његове реформе уопште не могу бити од користи нашој Цркви. Предлози су му на 

многим местима нелогични, противуречни, те Пејичић није „дорастао за црквеног реформатора“. Видети 

опширније: Ђ. Мандровић „Г. др. Пеичић и његова логика“, у Беседа година II, бр. 6 (1869): 89–93; бр. 7 (1869): 

97–99. 
583 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 584. 
584 Стајић, „Др Константин Пејичић“, 172. 
585Алексов, Назарени међу Србима..., 86–87. 
586 Исто, 106. 
587 Ксенија Кончаревић „Говор православних клирика и верника у српској и руској језичкој и социокултурној 

средини“, Црквене студије година IX, број 9 (2012): 485. 
588 Хризостом Војиновић, „Народна хришћанска заједница“, у Тихи глас: беседе и чланци (Београд: САС Српске 

православне цркве, 1991), 229. 
589  О богомољцима и њиховом духовном покрету. Видети: Стеван М. Димитријевић, „Покрет побожних у 

нашем народу“, Весник Српске цркве, орган српског православног сештеничког удружења година 30 (1925): 

193–200; Илија Белеслијин, „К питању о ''побожнима''“, Богословски гласник година III, књига V (1904): 278–

289; Ђ. Бота, „Богомољци или побожни“, Гласник Српске православне патријаршије година 3, број 9 (1922), 

135–136; Војиновић, „Народна хришћанска заједница“, 229–253; Дамаскин, „О верском, званом 

''богомољачком'' покрету код нас“, Весник Српске Цркве година ХХХ (1925): 543–549; Владимир Димитријевић, 

„Порекло богомољачкога покрета у нас“, Весник Српске цркве, орган српског православног свештеничког 

удружења бр. 1 (1925): 252–259; Драган Суботић, Епископ Николај и Православни богомољачки покрет, 

(Београд: Нова искра, 1996); Кончаревић „Говор православних клирика и верника у српској и руској језичкој и 

социокултурној средини“, 471–472. 



59 

побожности. Његови чланови практиковали су ванцрквена окупљања на којима су читали 

Јеванђеље и житија Светих, молитве, појали тропаре и духовне песме.591 Пред празник учили 

су одговарајући тропар и певали на Литургији.592 Похађали су редовно сва богослужења, 

постили, исповедали се уз чврсто обећање да више неће грешити, причешћивали се.593 Поред 

ревновања за веру, били су вредни, штедљиви, 594  морални и често су практиковали 

ходочашћа у манастире. 595  Интересантна је, међутим, реакција на овај лаички покрет 

презвитера Јована Вучковића, који је разумео важност активног учешћа лаика у 

богослужењу. Сматрао је да нема ништа лоше у томе што се богомољци недељом поподне 

окупљају, посећују манастире,596 читају светописамска зачала и певају у цркви, јер то не би 

требало да буде привилегија само појединаца у цркви него и других. У том смислу пише: „Да 

би при богослужењима требали сви појати није потребно доказивати ономе који хоће да зна 

шта је сврха богослужења и шта су пјесме у богослужењу“.597  Још фасцинантније звучи 

његов, за то време прилично либералан став, који нам експлицитно потврђује да је у XIX 

веку, свакако у ограниченој мери, постојала пракса чешћег причешћивања верних: „Уколико 

поједини чланови цркве, или веће групе истих, осјете потребу да се течајем године 

исповиједе и причесте више од четири пута, да сврну у цркву на молитву и чешће а не само 

недјељом и празником, не може то никако цркви бити противно, шта више, она се томе може 

само радовати“. 598  Ипак, премда није реч о раширеном феномену у Карловачкој 

митрополији, имамо забележен случај ускраћивања причешћа малолетним особама од стране 

свештеника. Тиче се познатог догађаја у месту Сантово, недалеко од Сомбора, где је у 

Недељу сиропусну, 28. фебруара 1899. године велики број лица римокатоличке вере примио 

православну веру. 599  Могуће оправдање за овакав поступак лежи у чињеници да су 

свештеници, пре причешћивања, млађе особе желели најпре да катихизују.   

У вези с „побожним“, Вучковић је изнео неколико оштријих примедби међу којима су 

недопустиво тумачење Светог Писма од стране чланова овог покрета600 као и то да покрет 

представља једну врсту фарисејства и могућност сепарисања од цркве. 601  Међутим, с 

извесном дозом опрезности није искључивао ни ту могућност да је богомољачка „пробуђена 

жеља за изразитијим религиозним животом“ промисао Божија, којом је Он Цркви „спремио 

њиву за плодоносан рад“. 602  Према његовим речима, ако је кроз богомољце наступио 

тренутак душевне жеђи „небеског напитка“, онда је света дужност свештеника да свакога 

заложе том „храном небеском“603 и да буду њихове духовне вође.604 Они доказују да свет у 

којем живимо, на сву срећу, није само свет културе и привреде, него би требало да буде и век 

„живе вјере“.605 

Овај по свему специфичан феномен у Карловачкој митрополији, који је у великој 

мери означио повратак лаика у цркву и озбиљну посвећеност литургијском животу, 

доживеће почетком треће деценије XX века незаустављиву експанзију. Њен врхунац 

____________________ 
590 Њихове припаднике називали су и евангелски људи, пророци, проповедници, црквари, нови људи. Видети: 

Димитријевић, 193.  
591 Вучковић, „Побожни људи“, „Богомољци“ или „Евангелисти“, 28. 
592 Исто, 28. 
593 Исто, 29. 
594 Исто, 29. 
595 Исто, 32. 
596 Исто, 36. 
597 Исто, 37. 
598 Исто, 38. 
599 С. Ст. Илкић, „Отргнути насиљем – сједињени љубављу“, Српски Сион година IX, бр. 10 (1899): 158.  
600 Вучковић, „Побожни људи“, „Богомољци“ или „Евангелисти“, 39. 
601 Исто, 38. 
602 Исто, 39. 
603 Исто, 39–40. 
604 Исто, 39. 
605 Исто, 40. 



60 

представљаће уједињење свих богомољаца у јединствену Народну хришћанску заједницу, за 

чијег духовног вођу је именован, светима прибројан,  Николај Велимировић.606 

Из наведених примера, чији број свакако ни близу није коначан, јасно је да не треба 

да нас збуњује, како је то добро примећено у савременом српском богословљу, „то што 

дубока људска потреба за богослужбеним односом са светим, потреба за личним, обредним 

сусретом с Богом, па и за интервенцијама у сопственој судбини, понекад добија и такве, 

непримерене хаљине сујеверја“.607 

Један од видова изналажења што успешнијег решења за већу активизацију верних у 

цркви представљала је појава пригодних молитвеника и штампане литературе хришћанске 

побожности. Прву публикацију те врсте издао је 1853. године епископ бококоторски Герасим 

Петрановић: „Побожна размишљања при слушању свете Литургије“. Као предложак 

користио је књижицу издату у Москви под истим насловом, допунивши је при томе новим 

материјалом. 608  У предговору, 609  Петрановић поручује да је сваки хришћанин скрушеног 

срца дужан да је чита док „слуша божанствену Литургију“.610 То ће му „силније побудити 

дух“ и испунити га „правим побожним чувством, које је за спасење душе од велике потребе 

ономе који присуствује оваквом виспреном свештенодејству“.611 Поред напомене о седам 

свакодневних мољења Православне Цркве,612 делова Литургије и времена служења,613 текст 

је прожет тумачењима појединих момената служења, са придодатим одломцима из Старог и 

Новог Завета и молитвама из разних богослужбених књига.614 Потом следе молитве пре и 

после Светог причешћа.615 Међутим, друго издање књиге Петрановић је проширио додатком 

који садржи тропаре, кондаке, ирмосе616 и поједине празничне духовне песме.617 О важности 

ове књиге у хришћанској народној побожности довољно говори податак да је у периоду од 

1853–1899. године имала пет издања.618 С тим у вези, горњокарловачки епископ Евгеније 

Јовановић предлагао је патријарху Јосифу Рајачићу оснивање посебног фонда и увођења 

пореза архијерејима и манастирима, из чега би се могло обезбедити довољно новца за 

штампање јефтиних побожних књига.619 

Свештеник Јевтимије Вукадиновић „са дозволом духовне власти“ превео је, уредио и 

објавио у Новом Саду 1866. године „Молитвослов на потребу православних Србкиња“.620 

Посветио га је кнегињи црногорској Милени Петровић „у знак поштовања црногорских 

врлина“. 621  Садржај брошуре на 62 стране обухвата јутарње молитве, 622  молитве пред 

Литургију, за време њеног трајања и после завршетка,623 молитве пре и после причешћа624 и 

__________ 
606 Суботић, Епископ Николај и Православни богомољачки покрет, 31. 
607 Вукашиновић, „Сујеверје“, 147.  
608 „Библиографија“, Србско далматински магазин књига 17 (1856): 94. 
609 Предговор за књигу Петрановић је написао у Задру 1851. г., а штампана је две године касније у Новом Саду. 
610 Герасим Петрановић, Побожна размишляня при слушаню св. Литургıе, съ толкованѣм свакога нѣногъ, чина, 

обреда и возглашенiя и съ додаткомъ прописаны молитава при св. причащенıю (Нови Сад: 1853), [III].  
611 Исто, [III].   
612 Исто, [IV]. 
613 Исто, [IV–V]. 
614 Исто, 9–77. 
615 Исто, 78–96. 
616 Герасим Петрановић, Побожна размишляня при слушаню св. Литургıе (Нови Сад: 1862), 105–136. 
617 Исто, 137–150. 
618 Интересантно је да у XX веку књига ниједном није прештампана. Ново, исправљено, шесто издање, објавила 

је Српска патријаршија 2010.  године. 
619 Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића патријарху српском Јосифу Рајачићу, АСАНУК 

МПА 489/1852. 
620 Вукадиновић, Молитвословъ на потребу православнихъ Србкиня (Нови Сад: 1866). Молитвослов је у XIX 

веку прештампан пет пута, а последње издање објављено је 1909. г. 
621 Исто, [V]. 
622 Исто, 1–12. 
623 Исто, 13–36. 
624 Исто, 37–48. 



61 

вечерње молитве.625 Превод је, по свему судећи, с руског језика, јер су видљива преузимања 

грађе из Петрановићевог молитвеника, a на то указују и потпуно идентичне илустрације из 

првог издања.  

Пред крај XIX века у Сомбору Иван Поповић приредио је мали литургијски 

молитвеник, такође намењен православним Српкињама „нарочито при божанственој 

литургији“.626 На почетку су стихови које верни изговарају на поласку у цркву или пред 

улазак на службу, пре почетка богослужења.627  Као поетско надахнуће, следе молитвени 

стихови при божанственој Литургији, од свештениковог возгласа „Благословено 

царство...“628 до изласка из цркве.629 На крају је додатак са Символом вере и молитвама: 

Господњом, Богородици, након устајања, пре и после обеда, пред спавање, пре и после учења 

и анђелу чувару.630 Поповић је књигу завршио у Сентомашу631 1894. године,632 а исте године 

у септембру и октобру месецу у шест наставака објавио ју је „Српски Сион“.633 

Молитвеници су несумњиво представљали значајну форму универзалног позива 

лаицима за активније учешће у Литургији. Манифестација тога најчешће је било читање свих 

молитава „у себи“. Петрановићев савет вернима да исповедање православне вере читају (или 

слушају), 634  не значи да је то читање било наглас. Међутим, наглашава Петрановић, 

Господњу молитву „с пажњом говори“,635 што експлицитно указује да су је присутни у цркви 

изговарали гласно, а не певали. Одговарање верних на јектеније са „Господи помилуј“ по 

свему судећи је изостајало, јер те синтагме у тексту нема. Код Вукадиновића, међутим, 

ствари стоје нешто другачије. Пре текста Символа вере, у напомени истиче да се „Символ 

вере и Молитва Господња у цркви на глас читају“, па су због тога обе молитве остављене на 

словенском језику да би их „хришћанке са читаоцем говорити могле“.636 

На крају, о потреби симбиозе између свештеника и народа, али и очувања 

светокирилометодијевског предања, сведоче нам речи из пера презвитера Василија 

Константиновића који је записао: „Време је сада за нас да црква и народ буду у најтешњој 

вези „и тиме чист карактер и неоскврњен морал очува се – да свештеници србски особито 

над тим бдију, како би у овом данашњем узрујаном и усколебаном прелому свеславенском 

могли се показати најдостојнији, те да свет види да смо и највернији остали својим 

праоцима, апостолима словенским Кирилу и Методију, а Спаситељевом науком просвећени, 

најчистијим срцем и душом, да примимо и изведемо високу идеју данашњег века, у ком се 

нешто и тражи: ко ће на истоку бити први“.637 

 

  

__________ 
625 Исто, 49–62. 
626  Иван М. Поповић, Мали зборник молитава: на потребу православним Српкињама, нарочито при 

божанственој литурђији (Сомбор: 1896), 1. 
627 Исто, 3–4. 
628 Исто, 4. 
629 Исто, 25. 
630 Исто, 29–36. 
631 Сентомаш је стари назив за садашњи град Србобран. 
632  Иван М. Поповић, „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито при 

божанственој литурђији“, Српски Сион година IV, бр. 42 (1894): 662. 
633  Иван М. Поповић, „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито при 

божанственој литурђији“, Српски Сион година IV, бр, 37 (1894): 578–580; бр. 38 (1894): 593–595; бр. 39 (1894): 

612; бр. 40 (1894): 625–626; бр. 41 (1894):  641–642; бр. 42 (1894): 660–662. 
634 Петрановић, Побожна размишляня при слушаню св. Литургıе, 51. 
635 Исто, 64. 
636 Вукадиновић, Молитвословъ на потребу православнихъ Србкиня, 23–24. 
637 Василије Константиновић, „Црква, народ и свештеници србски“, Беседа година II, бр. 3 (1869): 44. 



62 

Закључак 

Издвојени примери из различитих периода епохе XIX века послужили су нам да у 
основним назнакама интерпретирамо на првом месту однос архијереја, али и нижег 
свештенства и лаика према богослужбеном животу у Карловачкој митрополији. Главна 
преокупација и задатак српских јерараха био је, у најширем смислу, да својим животом, радом, 
стрпљивошћу и толеранцијом очувају и шире православну веру и бране духовне интересе 
Цркве и етички идентитет српског народа. Већина епископа реаговала је на уочене 
богослужбене недоследности и неправилности. Неки су и сами правили грешке, признавали их, 
или ћутке преко њих прелазили. Бескопромисно су инсистирали на редовности богослужбеног 
и светотајинског живота и његовој једнообразности. Настојали су, такође, да сагледају и 
отклоне разлоге лаичке инертности према цркви и исправе различите неправилности које су се 
у свакодневном духовном и верском животу верних појављивале. 

Сачуване владичанске беседе представљају данас непресушни извор богословља од 
прворазредног значаја. Из њих је делимично могуће сагледати духовно стање Цркве у 
Карловачкој митрополији, црквену свест и теолошко образовање архијереја. Премда према 
свом значају припадају више претходним епохама Карловачке митрополије, установили смо да 
су и у XIX веку практиковани обред омивања ногу на Велики четвртак и канонске визитације, 
као јавни церемонијални чинови, а потоње и начин владичанске контроле и провере целокупног 
духовног живота у дијецези. 

Успостављање правилног и успешног односа према богослужењу и богослужбеном 
животу у Карловачкој митрополији XIX века зависило је у великој мери од образовања, како 
црквеног, тако и световног. Међутим, и  поред постојања и рада духовних школа, присутан је 
проблем недовољно школованих свештенослужитеља, поготово у мањим местима. Замерано им 
је на непознавању богословске књижевности и световне литературе и неспремности да одоле 
изазовима парохијског живота. Указивано је на неопходност упознавања са богословским и све-
тоотачким делима, без чега је било незамисливо истинско поучавање народа. Ипак, због недо-
статка одговарајуће квалитетне литературе и могућности да се додатно богословски усаврша-
вају, недовољна квалификација свештеника остала је и даље акутни проблем XIX века. Тај фе-
номен проузроковаће понегде немарана, површна и нетачна савршавања обреда и неспособност 
свештенослужитеља да произносе литургијске проповеди. Негативни примери из парохија ипак 
су били у сенци многобројних позитивних примера богослужбеног живота, у којима је 
препознатљива пожртвованост и посвећеност свештеника свом пастирском позиву и упорни 
рад са парохијском заједницом, поготово путем катихизације. Утврдили смо постојање парохија 
у којима је служен потпуни дневни богослужбени круг. Бројни проблеми са понашањем 
свештенослужитеља и њиховим односом према храму и богослужењу током XIX века у 
Карловачкој митрополији, резултирали су доношењем „Дисциплинарних правила“. Међутим, 
установили смо да штампана верзија у појединим сегментима није идентична рукопису. Изо-
стављен је цео одељак „О богослужењу“. Закључили смо да би један од разлога могао бити 
процена приређивача да богослужбена проблематика тада није била од примарне важности. 

Анализирајући однос лаика према богослужбеном животу констатовали смо да је један 
од суштинских приоритета православних Срба у XIX веку био постојање храма и свештенства 
чији ће духовни и морални живот бити на високом новоу. Ово је посебно било изражено у 
деловима Карловачке митрополије у којима је требало спречити ширење уније и назаренства. 
Поред тога, образовани лаици писали су о многим проблемима и  неправилностима у 
богослужењу, сматрајући да су главни узроци занемаривања службе Божије – њено 
неразумевање и наглашена пасивност лаика. Уз то, православна народна побожност била је 
оптерећена наслеђеним обичајима и сујеверјем. Један од начина превазилажења палог духовног 
стања у Митрополији представљао је у другој половини XIX века – безуспешан покушај 
реформисања црквеног живота. Као последица свега овога, на простору Карловачке 
митрополије доћи ће до самоиницијативног организовања и окупљања дела српског народа у 
заједнице побожних или богомољачки покрет, што ће допринети интензивнијем духовном 
животу и општој побожности. То ће даље довести до појаве првих штампаних молитвеника и 
пригодне хришћанске литературе. 



63 

ПОГЛАВЉЕ 3 
 

1. БОГОСЛОВЉЕ ЛИТУРГИЈСКОГ ВРЕМЕНА И ПРОСТОРА  

 

 

А. Богослужбени језик Карловачке митрополије  

 

Увод 

 

Богослужбени језик Цркве у Карловачкој митрополији био је црквенословенски. 

Настао је као резултат „процеса србизирања рускословенског језика, 638  па смо добили 

„рускословенски са српским изговором“, 639  односно рускословенску црквену ћирилицу. 

Премда је овај богослужбени језик карактеристичан за XIX век, доказано је да је и током те 

временске епохе понегде било сачувано присуство српскословенског језика.640 Ова језичка 

промена настала на српском богослужбеном простору имала је своје далекосежне последице, 

а највише се одразила у области обредословља. Пратили су је позитивни и негативни 

коментари свештених лица и лаика усмерених у правцу неразумљивости богослужбеног 

језика, и с тим у вези проблемима насталим у богослужењу XIX века. Неопходно је 

нагласити да су аутори првих српских литургичких приручника први започели посао око 

превођења литургијских молитава и образаца на српски говорни језик. То ће даље довести до 

покретања филолошких расправа о исправности, односно неисправности одређених термина 

и предлога за њихову промену.  

 

 

а) Проблем неразумљивости црквенословенског језика у богослужењу 

 

Због језичке баријере старог црквеног језика верни народ био је онемогућен да у 

потпуности активно учествује у литургијском животу Цркве.641 Један од најранијих података 

којим је указивано на проблем неразумљивости богослужбеног језика налазимо у предговору 

литургичке књиге „Сокровишче христианское то есть толкованїе свѧтых Таинь, Свѧтогь 

храма, Сосɣдωвь Церковныхь, и Божествене и Свѧ енне Лїтɣргие“, објављене у Будиму 

1824. године. Због непознавања грчког језика, а тиме и немогућности тумачења дела Светих 

отаца Цркве,642 примећено је да многи свештеници читајући на служби Свето Писмо643 „на 

богоданом слoвенском језику“, одломке произносе збуњено, не знајући када и колико дугу да 

__________ 
638 Зоран Ранковић, „Напомене о црквенословенском језику у Срба“, Црквене студије, годишњак година III, бр. 

3 (2006): 304. 
639 Исто, 155. 
640 Ксенија Кончаревић, „Пролегомена за расправу о нашем богослужбеном језику“, Богословље година XLIV, 

свеска 1 и 2 (2000): 155. 
641 Владимир Вукашиновић, „Проблем савременог доживљавања молитвеног живота Цркве“, у Литургија и 

култура (Београд: Хришћански културни центар, 2007), 69. 
642  Сокровище христианское то есть  толкованїе свѧтых Таинь, Свѧтогь храма, 
Сосɣдωвь Церковныхь, и Божествене и Свѧщенне Лїтɣргие (Будим: 1824), [IX–X].  
643 Значајно је поменути да су Срби већ у првој половини XIX века преводили Свето писмо Старог завета на 

говорни српски језик. Осам псалама прве катизме превео је 1833. г. учитељ из Вуковара Адам Драгосављевић. 

Платон Атанацковић превео је са словенског текста 32 старозаветне књиге, а са црквенословенског језика 

одломке намењене богослужбеној употреби. Први превод Новог завета Вука Караџића објављен је 1847. г. 

Интересантно је да је половином XIX века Нови завет са тумачењима превео свештеник Павле Николић из Ср. 

Карловаца, али његов рукопис никада није одштампан. Цело Свето писмо превод је Ђура Даничића из 1868. г. 

Видети: Младомир Тодоровић, „Превод Светог писма Платона Атанацковића”, у Зборник радова научног скупа 

посвећеног епископу Платону Атанацковићу (Нови Сад: Војвођанска академија наука и уметности, Матица 

српска, Епархија шумадијска, Епархија бачка, 1991), 50; Адам Драгосављевић, Превод Псалтира као прва проба 

на српском језику (Беч: штампарија Мехитариста, 1833). 



64 

направе паузу. 644  Непознати преводилац и издавач књиге 645  предлагао је превођење на 

„једноставан словенски језик“ најнужнијих књига које тумаче Стари и Нови завет, а које би 

користиле академијама, семинаријама и гимназијама.646 Према његовој процени, рад на томе 

могао би да потраје десет година. У том циљу, ангажовао је двојицу лингвиста и 

„доброписатеља“, искусних у познавању грчког, латинског и словенског језика.647  

Историчар, правник, публициста и управитељ народних школа у Сомбору. 

Александар Стојачковић, који је јавним радом допринео решавању многих проблема у 

области српске просвете и црквеног живота, залагао се за српски књижевни језик. 648  У 

обимној језичкој студији „Историја источног – славенског богослужења и кирилског 

књижества код Славена западне цркве“ писао је 1847. године да Срби из црквених књига 

штаманих у Русији читају „по Руски“ и стога би их требало заменити „српским изговором“. 

На пример, уместо „Свјат Господ, имја твоје, помилуј мја“ са „Свет Господ, име твоје, 

помилуј ме, као што су Срби свагда и појали“.649 

Преломни моменат за појаву првих озбиљнијих иницијатива усмерених ка постепеном 

преласку са рускословенског на српски народни језик у српском богослужењу настао је у 

Карловачкој митрополији после укидања Српске Војводине 1860. године. Тада је дошла до 

изражаја борба за црквено-школску аутономију и сукоб са вишом црквеном јерархијом 

присталица Светозара Милетића и Јована Суботића око учешћа лаика у управљању 

црквеним животом.650 Србе у то време нису заобишли ни модернистички утицаји из Западне 

Европе, који су условили потпуно нова духовна, културна и друштвено-политичка 

кретања.651 У филолошкој науци утврђено је да прве „иницијативе за замену традиционалног 

богослужбеног израза савременим“ 652  најпре потичу из Карловачке митрополије, с краја 

шездесетих и почетком седамдесетих година XIX века.653 Сматра се да је најстарију расправу 

о богослужбеном језику написао Јефтимије Вукадиновић, свештеник у Врбасу и Земуну и 

професор новосадске Гимназије, 654  који се залагао за враћање србуљског језика. У 

новосадском црквеном листу „Беседа“ 1868. године објавио је чланак О читању 

црквенословенског језика. 655  Наводећи да се у новије време црквене књиге поново 

штампају, 656  сматрао је да би их требало очистити „од русизма“ 657  и штампати на 

српскословенском језику. 658  Као главни разлог промене Вукадиновић наводи да је 

српскословенски језик природан и разговетан и ближи старом словенском језику од 

данашњег рускословенског. 659  Стога је Српском народно-црквеном сабору у Сремским 

Карловцима поднео представку за поновно успостављање србуљског језика који је, како 

__________ 
644 Сокровище христианское..., [IX]. 
645 Исто, [XVI]. 
646 Исто, [X]. 
647 Исто, [X]. 
648 „Александар Стојачковић“, Орао, велики илустровани календар година XX (1894): 120–121. 
649  Александар Стојачковић, Iсторıя восточно-славенскогъ богослуженıя и кѵриллскогъ кньижества кодъ 

Славена западне цркве (Нови Сад: 1847), 13.  
650 Слијепчевић, Историја Срспске цркве II, 193. 
651 Још на почетку друге половине XIX века те промене уочиће Милица Стојадиновић која, између осталог, 

пише о значају чувања српских обичаја: „Гледим сад у Н. С. ма тако неки стран дух веје, да мораш мислити 

јесил' међ' Србима (...). У кућама не видиш српску икону, нема ништа по обичају српском (...). Народне обичаје 

треба као светињу да чувамо“. Видети опширније: Стојадиновић, У Фрушкој Гори 1854, 187–188. 
652 Ксенија Кончаревић, Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1969), (Крагујевац: Каленић, 2006), 292. 
653 Исто, 292. 
654 Азбучник Српске православне цркве..., 58–59. 
655 Ксенија Кончаревић, „Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1869)“, Српски језик година II, број 1–

2 (1997): 207. 
656 Јефта Вукадиновић, „О читању црквенословенског језика“, Беседа година I (1868): 121. 
657 Исто, 123. 
658 Исто, 121. 
659 Исто, 121–122.  



65 

наводи, „толико стотина година у цркви србској успешно употребљаван“.660 Интересантно је 

поменути податак да се пре Јефтимија Вукадиновића за повратак србуљског богослужења 

залагао београдски митрополит Мелентије Павловић. Предлагао је да се „књиге српске 

редакције прештампавају и постепено уводе у цркву“. 661  Митрополит се за старе књиге 

распитивао код калуђера који су у Србију долазили са Свете Горе, из Дечана, Пећке 

патријаршије и других манастира. Тражио је да му их донесу, откупљивао их је и слао у 

Крагујевац.662 

Први „ватрени заговорник преласка на народни језик у богослужењу“663 у XIX веку 

био је Константин Пејичић. Као један од главних узрока површног обављања свештених 

обреда навео је проблем неразумљивости богослужбеног језика.664 Према његовим речима, 

молитве које у цркви чита свештеник су неразумљиве. Да би молитва била плодотворна, 

ономе који хоће Богу да се моли мора да буде јасна у речима и смислу, у срцу схваћена и 

доживљена. 665  Примећујући да Срби у личној побожности оскудевају са молитвама за 

свакодневну употребу на свом језику,666 саставио је шест молитава првенствено намењених 

деци: пре спавања, јутарњу молитву, молитву пре и после јела, пре школе и после учења.667 

Приметно је, међутим, да Пејичић до краја није остао доследан српском језику, задржавајући 

у текстовима молитава бројне црквенословенизме.668  

Према спроведеном истраживању професорке Ксеније Кончаревић, иницијатива за 

превођење црквених књига на српски језик постојала је и раније. Премда је овај податак 

везан за простор изван Карловачке митрополије, сматрамо га значајним и стога наводимо. 

Наиме, филолог и историчар књижевности Стојан Новаковић сведочи да му је епископ 

Гаврило 669  1865. године изнео своју ретку, у то време врло смелу идеју о превођењу 

богослужбених књига на српски језик. Поред тога, наређивао је да се у шабачкој цркви 

васкршње Јеванђеље чита „по Вуковом преводу“, а наводно га је читао и сâм владика.670  

С почетка седме деценије XIX века издвајамо филолошки став свештеника Богдана 

Кузмановића.671 Српском народу у Великом Бечкереку672 предложио је 8. децембра 1871. 

године да се књиге српске Цркве преведу на народни језик. 673  Сматрао је да 

црквенословенски није говорни језик наших предака, нити језик Св. Кирила и Методија.674  

Језик исказује Божију величину и сваки народ треба да чита и пева у цркви на свом језику.675 

Сматрао је да би укидање црквенословенског допринело и успешнијој катихизацији 

верних.676  

__________ 
660 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 163–164.  
661 Швабић, „Мелентије Павловић митрополит београдски“, 92. 
662 Исто, 92. 
663 Кончаревић, „Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1869)“, 200. 
664 Пеичић, Побожне жеље христјанске..., 17. 
665 Исто, 7. 
666 Исто, 7. 
667 Исто, 14–16. 
668 Кончаревић, „Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1869)“, 200. 
669 Реч је о епископу шабачком Гаврилу Поповићу (1860–1866). 
670 Кончаревић, „Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1869)“, 203. 
671 Богдан Кузмановић био је свештеник у Српској Кларији (Данас село Радојево у општини Нова Црња у 

Банату). Видети опширније: Ксенија Кончаревић, „Утицај духовно-обновитељских покрета XIX и XX века на 

језичку политику“, у Српска теологија у двадесетом веку: истраживачки проблеми и резултати књига 19 

(2015): 103.  
672 Велики Бечкерек је стари назив за Зрењанин. 
673 Ђорђе Мандровић, Критичке примедбе на наше црквене књиге: с погледом на предлог г. Б. Кузмановића, да 

се књиге српске народне цркве преведу на српски народни језик (Панчево: Јовановић и Павловић, 1872), 3. 
674 Исто, 12. 
675 Исто, 3. 
676 Исто, 15.  



66 

На Кузмановићев предлог, мањом студијом реаговао је пештански свештеник Ђорђе 

Мандровић. Указавши на многе противуречности, које су у супротности са Светим Писмом и 

историјском истином, предлагао је редакторску исправку приликом превођења на српски 

језик. Наводећи доказе за своје тврдње из Старог и Новог завета, химнографије и житија 

светих, истакао је да оне могу да „заглупе народ“, заведу на странпутицу и утврде у 

празноверју.677 Бранећи православну веру, критички је одреаговао свештеник Александар 

Павловић у штампаној студији из 1874. године „Одбрана православне цркве: према 

критичким приметбама на наше црквене књиге по Ђорђу Мандровићу“. Осврнувши се на 

Мандровићев текст са црквеног и аспекта савремене науке, побијајући његове наводе, 

закључио је да је писац неспретно изнео свој суд о црквеним књигама, цркву „безочно 

напао“678 и с њом раскрстио заборавивши на свештеничку заклетву.679 Три године касније, 6. 

априла 1875. посланик Илија Гутеша680 предложио је Српском народно-црквеном сабору у 

Сремским Карловцима да замоли архијерејски Синод да се преведе служба Божија и 

свештеницима у правoславним храмовима дозволи служење на српском језику. 681  Према 

његовом мишљењу, неразумљивост богослужбеног језика је главни разлог све мањег 

присуства верних у црквама. Сматрао је да, ако би службу чули на матерњем језику, она би 

њихово „религиозно чувство (...) више крепила и подизала“.682  

Без обзира на то што се даље од предлога није одмакло, многи свештеници разумели 

су предности служења на матерњем језику. Један од њих био је православни духовник,683 

протопрезвитер Спиридон Маргетић. Осамдесетих година XIX века он је у Задру на 

богослужењима неке сегменте изговарао на народном уместо на црквенословенском језику, 

због чега га је опоменуо Црквени суд.684 Стога су на његове службе, поред православних, 

долазили и римокатолички верници.685 У цркви у Имотском Маргетић је читао Вуков превод 

Јеванђеља, а децу подучавао да на српском језику читају Господњу молитву и Богородице 

Дјево. Међутим, овакав његов поступак наишао је на јавну осуду, па га је народ због тога 

сматрао јеретиком.686 

 

      

б) Први преводи литургијских молитава на српски језик 

 

Прве преводе одређених литургијских фрагмената на народни језик сусрећемо у 

српским литургичким приручницима XIX века. За већину њихових аутора карактеристично 

je познавање богословских извора и литературе на грчком и руском језику. Тумачећи 

литургијске јектеније и химне, писци их упоредо и преводе. На пример, Молитву Господњу и 

Символ вере, исписане грађанском ћирилицом, налазимо у необјављеном рукопису из 1871. 

__________ 
677 Мандровић, Критичке примедбе на наше црквене књиге ..., 3–4. 
678 Александар Павловић, Одбрана православне цркве: према критичким приметбама на наше црквене књиге по 

Ђорђу Мандровићу (Велики Бечкерек: 1874), 12. 
679 Исто, 120. 
680  Илија Гутеша (1825–1894), српски трговац и национални и политички радник. Заступао унионистичку 

политику сарадње са Мађарима, као и прота Никола Беговић и барон Јован Живковић, чије је смернице одредио 

Светозар Милетић. Заузимао се за побољшање положаја Крајишника који су све више сиромашили, а код 

власти за српски народ. Видети: Василије Крестић, „Илија Гутеша“, Зборник о Србима у Хрватској 4 (1999): 57. 
681 Записници седница Српско народно-црквеног сабора XX–XXXI, АСАНУК. бр. 655, 656/1875.  
682 Исто, АСАНУК. бр. 655, 656/1875.  
683 Радован Пилиповић, „Просветне прилике у Срба у Ли(је)вну до 1914. године“, блог Срби у БиХ кроз епохе и 

судбине, http://srbiubih.com/prosvetne-prilike-srba-u-lijevnu-1914-godine/ (преузето 16. 4. 2020). 
684  Ружица С. Бајић, Богослужбени језик у Српској православној цркви: прошлост, савремено стање, 

перспективе. Београд: Манастир Бањска, Институт за српски језик САНУ, 2007, 73. 
685 Исто, 96. 
686 Исто, 157. 

http://srbiubih.com/prosvetne-prilike-srba-u-lijevnu-1914-godine/%20(преузето


67 

године – „Црквени показатељ“ свештеника Константина Лучића.687 Обе молитве на српски 

говорни језик превео је и објавио у Малом зборнику молитава 1896. године Иван М. 

Поповић. 688  Ипак, на почетку ове књижице напомиње да молитве „служе само као 

разјашњење дотичних на словенском, а никако да се оне овако српски уче“.689 

Никола Живковић је у литургици 1885. године превео: Велику690 и сугубу јектенију,691 

молитву за оглашене,692 Херувику,693 Достојно694 и Видесмо Светлост истинску....695 Поред 

осталог, превео је и краће литургијске изразе. Никола Беговић исте године у литургици 

преводи молитву коју свештеник чита након јектеније за упокојене,696 прозбу Молитве за 

оглашене,697 Херувимску песму и на крају реч Алилуја (Ал – ил – уја) наглашавајући да је 

правопис преузео из сиријског језика.698 Превод Херувимске песме гласи:  

Овдје смо сада душом слични и тијелом само прилични са Херувимима, и  

тајанствено с њима појемо животворећој Тројици Трисвету пјесму Ал ил уја.699  

Беговић, нажалост, не наводи извор из којег је превео Херувимску песму.  Чињеница 

је, међутим, да је превод архаичан, поготово у првом делу и одступа од текста у савременом 

служебнику.700 Поред тога, молитва се завршава са Алилуја, које иначе на Литургији изговара 

ђакон. Беговић је такође превео свештеничке прозбе после Символа вере, пред свето 

Узношење,701  молитву освећења, 702  Тропар трећег часа, 703  Достојно704  и  Оче наш,705  док 

молитве претварања Дарова не преводи.706  

Свештеник Теофило Стевановић превео је у „Обредословљу“ са црквенословенског 

на српски језик возгласе Велике707 и Мале јектеније708 и поједине молитве на јектенији после 

Херувимске песме.709 Преводи делом свештеничку благодарну молитву (свето Узношење)710 

и целу молитву свештеничку.711 Речи установљења не преводи, али преводи речи претварања 

Дарова: И учини хљеб овај часним телом Христа Твога. А ово у чаши часном крвљу Христа 

Твога. Претворивши их духом Твојим светим.712 

__________ 
687 Константин Лучић, Црквени показатељ или разјашњење свете источно православне цркве, црквених ствари, 

свештених лица и одежда, свете литургије и појединих црквених часова, АСАНУК МПА 439, 1871, 37–38. 
688  Поповић, Мали зборник молитава: на потребу православним Српкињама, нарочито при божанственој 

литурђији, 28. 
689 Исто, 29. 
690 Никола Живковић, Литургика или Наука о богослужењу Свете православне цркве: за школску младеж 

(Загреб: 1885), 48–51. 
691 Исто, 55–56. 
692 Исто, 66. 
693 Исто, 59. 
694 Исто, 66. 
695 Исто, 69. 
696 Никола Беговић, Литургија за србске школе и народ (Београд: 1885), 73–74. 
697 Исто, 75. 
698 Исто, 79. 
699 Исто, 79. 
700 „Ми који Херувиме тајанствено изображавамо, и животворној Тројици Трисвету песму певамо, сваку сада 

животну бригу оставимо“. Видети: Служебник (Београд: Свети Архијерејски Синод СПЦ, 2007), 116. 
701 Исто, 81. 
702 Исто, 82. 
703 Исто, 83. 
704 Исто, 84. 
705 Исто, 87. 
706 Исто, 83. 
707 Теофило Стевановић, Познавање цркве или Обредословљe (Београд: „Просвете“ – С. Хоровица до ср. кр. 

реалке, 1895), 156. 
708 Исто, 157–158. 
709 Исто, 183. 
710 Исто, 190. 
711 Исто, 191. 
712 Исто, 195. 



68 

У односу на превод у савременом служебнику примећујемо мање промене у прва два 

свештеничка благосиљања. При првом благосиљању у реченици је измењен само редослед 

две речи (хљеб овај – овај хлеб),713 а при другом промена је извршена у првом делу реченице, 

која је сада нешто дужа („А то што је у Чаши овој...“).714 Поред наведеног, у Стевановићевом 

преводу су речи хљеб, тело, чаша и крв, 715  исписане малим почетним словом, што у 

савременом преводу није случај. Стевановић је превео још молитве пред Свето Причешће716 

и „Нека су пуна уста наша Твоје хвале Господе...“.717  

Занимљиво је мишљење упућено Просветном савету у вези са Литургиком 

Александра Рудакова. Предавач у Првој београдској гимназији, Драган Поповић, 12. јануара 

1895. приговорио је преводиоцу што је уместо на српском, другу молитву пред Свето 

Причешће „Вечери твојеја тајнија днес“ и „Да молчит свјакаја плот“718 задржао на руском 

језику. 719  Све нам ово говори да су писци литургика у већој мери били свесни значаја 

разумљивости молитава не само за ученике световних школа, него и за богослове, будуће 

свештенослужитеље. Овим је, заправо, дефинитивно био трасиран пут ка превођењу 

целокупног текста свештене Литургије.  

Најранији превод Литургије Светог Јована Златоустог са црквенословенског на 

српски језик у XIX веку начинио је архиепископ београдски и митрополит Србије 

Инокентије Павловић (1840–1905). Превод је, заједно са литургиком и још седам његових 

радова у рукопису, био припремљен за штампу. За сада је непозната судбина ових 

богословских дела владике Инокентија који је, поред наведенога, објавио и 19 

проповедничких и књижевних радова.720 

У вези са напред реченим, треба нагласити да су у „Српском Сиону“ филолози 

повремено објављивали критике и коментаре превода појединих литургијских термина, па 

чак и целих реченица. Први и најпознатији међу њима је Јован Живановић, 721  српски 

лингвиста, филолог,722 који је својим радовима дао значајан допринос развоју филолошке 

науке и књижевности. Истакао се, пре свега, писањем граматика црквенословенског језика за 

богословије, 723  изучавањем русизама у црквенословенском језику, 724  старословенског 

језика,725 и друго. Више пута био је оштар критичар превода литургике Николе Живковића. 

Интересантна је, међутим, чињеница да се Живановић на њене недостатке осврће тек осам 

година након штампања. Сматрајући да за примедбу никада није касно, поготово што је у 

__________ 
713 СБЕОГРАД 2007, 133. 
714 Исто, 133. 
715 Стевановић, Познавање цркве..., 195. 
716 Исто, 204. 
717 Исто, 208. 
718 „Да олчитъ свѧкаѧ плоть человѣча...“ = „Нека умукне  свако тело човечије... “ су стихови који се уместо 

Херувимске песме говоре и певају на Велику суботу на Василијевој Литургији. Видети: Служебник (Београд: 

1983), 220–221. 
719  Драган Поповић, „Просветном савету“, Просветни гласник, службени лист министарства просвете и 

црквених послова година XVI (1895): 145. 
720 Весник Српске цркве: Лист свештеничког удружења година IV (1893): 1229–1231. 
721  Јован Живановић (1841–1916) српски лингвиста и филолог који се залагао за чист књижевни језик и 

зачетник српског рационалног пчеларства. Од 1875. г. предавао је у Карловачкој богословији рускословенски 

језик и пчеларство. Видети: Г. М. Поповић, „Наши великани: Јован Живановић“, Београдски пчелар јануар 

(2017): 21–26. 
722 Григорије Живковић, „Примједбе г. Јов. Живановића у бр. 21. 30. и 35 ''Српског Сиона''“ у Српски Сион 

година IV, бр. 39 (1894): 618. 
723  Јован Живановић, Граматика црквенословенског језика: за српске православне богословије (Сремски 

Карловци: 1912). 
724 Јован Живановић, „Русизми у данашњем ''црквенословенском'' језику“, Србски летопис година 39, књига 110 

(1865): 152–187. 
725 Јован Живановић, Стари словенски језик (Нови Сад: 1872). 



69 

питању школска књига, по којој се литургика предавала у Карловачкој гимназији, упозорио 

је да се посебно код њих „мора пазити на српски језик“.726 Навешћемо неколико примера. 

Живановићу се није допао превод дела пете прозбе Велике јектеније „о всем причтје и 

људех, Господу помолимсја“ 727  (за сав клир и верни 728  народ, Господу се помолимо) 729 

наглашавајући да реч причт730 не значи ништа у српском језику, док у словенском језику 

значи клир, коју је требало употребити. Ради њене разумљивости, предложио је замену,731 а 

за реч људех опцију вијерне.732 Примедба је стављена и на црквенословенску реч нужди у 

једанаестој прозби, коју Живковић преводи као потреба,733 док нужда значи невоља.734 У 

Херувици је указао на недопустивост израза оживљавајућој Тројици,735 док је за други њен 

део навео да такође звучи рогобатно: Да примимо Цара свију твари, кога невидимо на 

копљима носе чинови (редови) анђеоски,736 при томе, међутим, не предложивши решење.737 

Аутор текста, такође, указује на неке речи које не постоје у српском језику, опомињући 

Живковића да меша дијалекте, па би било добро да приреди и одштампа ново, исправљено 

издање.738 Међутим, нема места примедби да реч божаство треба писати божанство,739 

очигледно не примећујући да је Живковић у литургици управо тако и написао.740  

Јован Живановић је у вези с богослужбеним језиком заузео богословски став да све 

што се преведе са словенског на српски мора да одговара богословској науци и извору.741 

Реаговао је, такође, на превод литургијске химне Достојно. Према његовом мишљењу, без 

истљенија не значи без болова,742 већ без труљења, без пропадљивости, без смртности.743 

Познати филолог критиковао је превод синтагме Премудрост прости, сматрајући да је 

неопходно допунити глаголом стоjте. На српском би то било: Премудрост! Управо 

стојте!, што би даље значило „да ће да се чита“ или „читаће се премудрост“. Том реченицом 

свештеник опомиње хришћане како треба да стоје док се чита Јеванђеље, да покажу највеће 

страхопоштовање и стоје с највећом пажњом.744 

Реплицирајући на примедбе, писац литургике приговорио је Живановићу што није 

остао на свом „филолошком пољу“ и пронашао више грешака како би приредио ново издање 

литургике.745 Одговарајући да зна да прости значи усправно, тј. стојте,746 наглашава да је 

__________ 

726 Јован Живановић, „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ... – и.т.д.“, Српски Сион година IV, бр. 35 (1894): 548. 
727 Живковић, Литургика, 50. 
728 Реч верни је прозби у савременом служебнику накнадно додата. 
729 СБЕОГРАД 2007, 90.  
730 Интересантно је да је ову реч задржао Иринеј Ћирић у свом преводу Литургије са грчког језика, наводећи је 

као причат. При том је образложио да се причат односи на све оне „који су постављени да служе у једном 

храму“, док Живановић наводи да су то сви они „који су прибројани, који припадају црквеном чину“. Сравни: 

Недеља свете Педесетнице: празничне службе превео Иринеј Ћирић (Нови Сад: Управа епархије бачке, 1942), 

290; Живановић, „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ...“, 549. 

731 Живановић, „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ...“, 549. 
732 Исто, 549. 
733 Живковић, Литургика, 50. 
734 Живановић, „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ...“, 549. 
735 Живковић, Литургика, 69. 
736 Исто, 59. 
737 Живановић, „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ...“, 549. 
738 Исто, 549. 
739 Исто, 549. 
740 Живковић, Литургика, 52. 
741 Јован Живановић, „Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“, Српски Сион година IV, бр. 30 (1894): 466.  
742 Живковић, Литургика, 66. 
743 Јован Живановић, „Без  истлѣенїѧ Бога слова рождшɤю“, Српски Сион година IV, бр. 31 (1894): 485. 

744 Јован Живановић, „Премɤдрост  прости“, Српски Сион година IV, бр. 21 (1894): 325. 
745 Живковић, „Примједбе г. Јов. Живановића у бр. 21, 30 и 35 Српског Сиона“, 618. 



70 

реч о њеном тумачењу, а не преводу и да је тако и у руским књигама.747 Наводи, такође, да је 

Литургија и све што се на њу односи, већ одавно протумачено и „да су тумачења добила 

своју сталност, од којих се по благом произвољењу одустајати не сме“.748 Према његовом 

мишљењу, Живановић је засецао не у форму, која може бити различита, већ у суштину и 

смисао тумачења. Требало би да зна да се у олтару, када свештеник приноси Часне Дарове, 

закрштавањем над дискосом и путиром изговорене речи о всјех и за всја, „не односе на људе, 

него на помињање Христово, чија се доброчинства стичу и кулминирају у жртви коју је 

Христос принео на Голготи – на крсту“.749 Своју апологију поткрепио је руским и грчким 

изворима750 и служебницима штампаним у Русији и Бечу, истичући на крају да не намерава 

приређивање новог издања Литургике.751 

С друге стране, свештеник Јефтимије Вукадиновић приговорио је Живановићу на 

критику да је Живковић погрешно превео Радуј се невјесто над невјестама, завршни стих 

химне Богородици „Возбранној  воеводѣ“ и да је у супротности са православном богословском 

науком. 752  Превод „Невјесто која ниси невјеста“ сматрао је за јерес, 753  наводећи свој, 

исправнији, „Радуј се вечита невесто“. Успротивио се, такође, и његовој констатацији о 

словенском преводу Светог Писма као изворном, јер је тачан и у грчком духу. Не 

оспоравајући тачност словенског превода, Вукадиновић истиче да је он на многим местима 

нејасан, јер у њему има речи и реченица које су у „духу грчком“, „грецизми“ преведени 

буквално и без смисла. Према његовом мишљењу, за превод богослужбених и литургичких 

књига са црквенословенског на српски језик, неопходно је консултовати не само словенски 

текст као изворни, него и грчки оригинал.754 Живковићеве Литургике дотакао се и Јеврем 

Илић (1852–1899), професор црквене историје и руског језика,755 примећујући да су неке 

молитве остале и даље непреведене на српски језик.756  

Почетком последње деценије XIX века налазимо и прве преводе на српски језик 

празничних тропара и стихира. Учитељ Иван Поповић превео је васкрсне тропаре на свих 

осам гласова, 757  тропаре свих Христових и Богородичних празника, 758  заповедних 

светитељских празника759 и четири стихире при освећењу Богојављенске воде.760 О значају 

ових превода говори нам и чињеница да су сви, изузев једног, објављени на насловној страни 

водећег гласила Карловачке митрополије „Српски Сион“. Потом исти аутор преводи 

великопосне стихире, на славу и сада, стихиру после читања Јеванђеља на јутрењу, стихиру 

____________________ 
746 Тим поводом Живковић каже да је тај термин познат „и старцима цркварима који стоје на богослужењима у 

столовима „и на сваки такав позив излазе из својих столова и стоје тако, а да се и не наслоне“. Такође, знају га и 

деца од којих се тражи да стоје у храму од првог до последњег амина. Видети: Живковић, „Примједбе г. Јов. 

Живановића у бр. 21, 30 и 35 Српског Сиона'“, 618. 
747 Исто, 618. 
748 Исто, 634. 
749 Исто, 634. 
750 Исто, 634. 
751 Исто, 635. 
752 Живановић, „Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“, 465.  

753 Ј. Вукадиновић, „Примедба на чланак: „Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“, Српски Сион година IV, бр. 32 (1894): 

495. 
754 Исто, 496. 
755  Дара Дамљановић, „Лингводидактичко наслеђе Јеврема Илића“, Српска теологија у двадесетом веку: 

истраживачки проблеми и резултати књига 3 (2008): 195–205. 
756 Јеврем Илић, „Главном Просветном Савету“, Просветни гласник свеска 5 (1888): 184. 
757 Иван Поповић, „Васкрсни тропари“, Српски Сион година I, бр. 37 (1891): 598–599. 
758 Иван Поповић, „Тропари Христових и Богородичних празника“, Српски Сион година I, бр. 39 (1891): 625–

627. 
759 Иван Поповић, „Тропари заповедних светитељских празника“, Српски Сион година I, бр. 41 (1891): 658–659. 
760 Иван Поповић, „Стихире при освећењу богојављенске водице“, Српски Сион година I, бр. 48 (1891): 769–

770. 



71 

припев из 50. псалма, причастен на Пређеосвећеној Литургији и прокимене недељом на 

вечерњи.761 Превео је и делове из антифона са бденија Великог четвртка762 и на славу и сада 

Великог Петка 763  и „самопроизвољне“ причасне из псалмова. 764  Узгред поменимо и 

чињеницу да је протојереј Стефан Илкић дао велики допринос литургијском језику. У 

часопису „Српски Сион“ 1899. године у 19 наставака и 1900. године у 10 наставака, по 

Михајловском речнику и другим изворима, протумачио је велики број богослужбених 

речи.765 

У српско богослужење народни језик је постепено улазио. Сачувана сведочанства 

забележена су у Епархији вршачкој, где се од 1916. године на српском језику појала 

Херувика и читале молитве пре и после причешћа. У Великом Бечкереку и Новом Саду 1925. 

године на српском језику читане су Духовске молитве.766  

 

 

в) Тенденције за очување доминације црквенословенског језика  

                 у односу на грчки и румунски језик  

 

Поред потешкоћа које су стајале на путу усавршавања богослужбеног језика и његове 

што веће језичке прецизности, сачувана рукописна грађа сведочи нам о суочавању српског 

народа у Карловачкој митрополији са још једним проблемом. Појавио се у срединама где су 

се, поред црквенословенског, службе одвијале и на грчком и румунском језику. Захтеви 

Румуна да говорни језик и латиница буду заступљени у цркви, школи и књижевности, као 

један од видова припреме за њихов излазак из Карловачке митрополије, датирају још од 

краја XVIII века.767  

Суштина неспоразума био је несклад у редоследу служења и певања за певницом.768 О 

томе нам сведочи жалба која је из грчке Црквене општине у Земуну прослеђена патријарху 

српском и митрополиту Јосифу Рајачићу 25. јуна 1845. године. Из документа сазнајемо да је 

карловачки митрополит Стефан Стратимировић, да би успоставио богослужбени поредак у 

цркви Светог оца Николаја у Земуну, још 1794. године наредио да се, наизменично, једне 

недеље служи и за десном певницом пева на грчком, а друге недеље, за левом певницом, на 

словенском језику.769 Проблеми су почели 1839. године, када се протопрезвитер Лазар Савић 

оглушио о наредбу тада већ преминулог Стратимировића, што је покренуло низ притужби 

грчке Црквене општине.770 У чему су се састојале несугласице земунских Срба и Грка? 

Као прво, наведено је да је за време Свете четрдесетнице, у чреди богослужења на 

грчком језику, прота Лазар на груб начин спречио Грка, лаика, у намери да чита паримије из 

Књиге пророштва. При том је свој поступак образложио чињеницом да Пророштва „само 

свештенику читати пристоји“.771 Међутим, притом додаје, да је пракса код Срба да паримије 

__________ 
761 Иван Поповић, „У Велики пост“, Српски Сион година III, бр. 10 (1893): 163–164. 
762 Иван Поповић, „Из антифона са бденија  Великог Четвртка“, Српски Сион година III, бр. 14 (1893): 228; бр. 

15 (1893): 243–244.  
763 Исто, 244. 
764 Иван Поповић, „Самопроизвољна причасна из псалмова“, Српски Сион година III, бр. 24 (1893): 399–400. 
765 Види: Стефан Илкић, „Тумачење речи и назива који се употребљавају у црквеном језику“, Српски Сион 

година IX, бр. 6–8, 21–22, 29, 31–32, 34, 36–40, 46–48, 51 (1899); година X, бр. 6, 10–11, 14, 19, 23–24, 26, 28–29 

(1900). 
766 Кончаревић, „Расправе о богослужбеном језику у Срба“, 297–298. 
767 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 527. 
768  У православним, језичко мешовитим црквеним општинама, повремени сукоби нису избијали само због 

распореда и коришћења богослужбеног језика, већ и због избора црквених тутора и расподеле столова. Видети 

опширније: Ч. Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 222. 
769 Жалба грчке Црквене општине у Земуну патријарху српском и митрополиту Јосифу Рајачићу (25. 6. 1845), 

АСАНУК МПА 1193/1845. 
770 Исто, АСАНУК МПА 1193/1845. 
771 Исто, АСАНУК МПА 1193/1845. 



72 

увек читају лаици. Произношени су само на српском језику. Грцима је ускраћивано право да 

Господњу молитву на недељној Литургији говоре на свом језику, а до тада је поштована 

наизменична пракса. У жалби је, такође, наведен случај спречавања једног грчког 

архимандрита у читању исте молитве. Један од потписника жалбе Петар Спирта наводи да су 

за један велики црквени празник Срби из певнице склонили грчке богослужбене књиге.772  

Грци су сматрали да су српски свештеници погрешно протумачили 

Стратимировићеву наредбу о равноправном служењу на оба језика. Она се, према њима, 

односила само на недељне и празничне дане, па су дневна последовања служена само на 

црквенословенском језику. Када су грчки свештеници служили Литургију, Јеванђеље је 

обавезно читано на грчком и српском језику. При служењу Литургије од стране српских 

свештеника Јеванђеље је читано на српском и врло ретко на грчком језику. Поред наведеног, 

Грци у жалби истичу да Срби настоје свим средствима да забране учење грчког језика, с 

циљем да се на њему више не служи.773 

Насупрот овоме, наилазимо на пример где се служби на грчком језику придавао много 

већи значај од наведеног. Свештеник Максим Јанковић из Егера у Мађарској, у писму 

упућеном митрополиту Јосифу Рајачићу, наводи да је код њих још 1804. године епископ 

бачки Јован Јовановић (1786–1805) 774  увео праксу служења божанствене Литургије на 

грчком дијалекту, сваке друге недеље, на први дан Божића, Васкрса и Педесетнице.775  

Премда се односи на простор изван Карловачке митрополије, у вези са богослужењем 

на грчком језику у XIX веку наводимо податак који је 1870. године објављен у листу за науку 

и књижевност духовног садржаја, „Пастир“. У преведеном тексту, преузетом из 

„Московских Вједомости“,776 пише да се у цркви Московске духовне академије, где је поред 

грчких било и српских студената, одувек практиковао обичај служења на грчком језику, у 

било који дан од Васкрса до Педесетнице. Како је наглашено, тај гест представља израз 

јединства са Грчком Црквом у учењу, богослужењу и обредима, а не истицање знања грчког, 

уз препоруку да га није лоше знати. Литургија је одслужена, како је подвучено, „на грчком 

језику да боље и правилније не може бити“, 777  уз саслуживање тројице ђакона Грка, 

полазника Академије. За певницом руски студенти певали су такође на грчком језику и ко га 

је бар мало научио, могао је лако разумети и јектеније и возгласе.778 

У многим местима где су живели заједно Срби и Румуни, у XIX веку у богослужењу 

је била све израженија доминација румунског над црквенословенским језиком којег је српски 

народ настојао да сачува. Тим поводом, карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу писали 

су Срби из црквене општине Батанва у Банату, истичући да је дуже од годину дана потпуно 

изостављено читање Јеванђеља на црквенословенском језику. 779  Притом, њихов епископ 

ништа није учинио да се та неправда исправи, него је „убитачан ред богослужења увео“, 

укоривши их да им то нису ни Србија ни Русија.780 Одговор патријарха, ако га је уопште 

било, нисмо пронашли. Сличан проблем постојао је и у Темишвару. Због постојања више 

храмова, тамошњи Срби настојали су да имају цркву у којој ће се служити само на 

црквенословенском језику, а не комбиновано с румунским. Стога су 1858. године молили 

патријарха Рајачића да у цркви Светог Георгија не дозволи да се на обредима пева на 

румунском језику него да се „чисто словенски поје и богослужење отправља“.781 Навели су, 

такође, да о томе постоји раније донета обавезујућа одлука, да у местима где постоје два 

__________ 
772 Исто, АСАНУК МПА 1193/1845. 
773 Исто, АСАНУК МПА 1193/1845. 
774 Вуковић, Српски јерарси..., 248. 
775 Писмо свештеника Максима Јанковића митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 414/1845.  
776 „Грчка литургија у московској духовној академији“, Пастир година III, бр. 15 (1870): 239. 
777 Исто, 239. 
778 Исто, 239. 
779 Писмо Срба из црквене општине Батанва патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 937/1845. 
780 Исто, АСАНУК МПА 937/1845. 
781 Молба Срба из Темишвара патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 296/1858. 



73 

народа и две цркве равноправно у једној од њих свако на свом језику служи.782 Овај спор је 

на седници конзисторије решио епископ темишварски Самуило Маширевић, обавестивши о 

томе патријарха Рајачића. У одлуци је наведено да без дозволе црквене јерархије нису 

дозвољене „никакве новине у црквеном благочестију“ 783  и да се обичај чува „свето и 

ненарушиво“.784 

Интересантно је да Маширевић у образложењу истиче пример Римокатоличке цркве, 

у којој постоје службе на многим хришћанским језицима и где сви једни с другима живе у 

љубави и слози.785 Тако је на богослужењима задржана стара пракса. За левом певницом 

певано је на румунском, а за десном на црквенословенском језику. Јеванђеље празничног 

јутрења читало се на црквенословенском, а на Литургији се читало на румунском језику. 

Наредне недеље пракса је била обрнута. „Достојно“ и причастен недељом и на заповедне 

празнике певани су на румунском језику. Поред тога, српски свештеници били су дужни да, 

на позив румунских парохијана, обреде крштења деце, водоосвећење, опело и све молитве 

читају искључиво на румунском језику.786 

Због неразумљивости црквенословенског језика Румуни су га у XIX веку сасвим 

напустили и прешли на свој савремени језик.787 Ово позитивно искуство румунске Цркве 

истицао је Богдан Кузмановић. Сматрао је да се много српског народа „влаши“, радо 

одлазећи на богослужења у влашку цркву, где се чита и пева на њиховом матерњем језику, 

док у српској цркви не.788 Слично је писао и Ђорђе Натошевић, наводећи да су богослужења 

на румунском језику велика невоља за Србе у Банату,789 који ће се пре сви повлашити, него 

што ће дочекати да се моле Богу на свом разумљивом језику.790 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
782 Исто, АСАНУК МПА 296/1858. 
783 Исто, АСАНУК МПА 296/1858. 
784 Исто, АСАНУК МПА 296/1858. 
785 Исто, АСАНУК МПА 296/1858. 
786 Исто, АСАНУК МПА 296/1858. 
787 Немања С. Мрђеновић, „Питање богослужбеног језика у Српској православној цркви у Аустралији у XXI 

веку“, Текст предавања одржаног у парохији Светог Архиђакона Стефана у Рути Хилу (Сиднеј) у 

Крстопоклону недељу 23.3.2014, 4. 
788 Богдан Кузмановић, О томе да се књиге "Српске народне" цркве преведу на српски народни језик. Предлог 

епархијској скупштини темишварске дијецезе, и васцијелом осталоме српском народу (Панчево, 1872), 11. 
789 Ђорђе Натошевић, „Зашто наш народ у Аустрији пропада“, 111. 
790 Исто, 111. 



74 

Б. Хеортолошке особености у Карловачкој митрополији XIX века 

 

 

а) Празнични каталог и поштовања култа светих 

 

У Карловачкој митрополији у XVIII веку годишњи богослужбени круг код Срба 

обухватао је, без црквених слава, свечарстава и заветних дана, чак 180 празничних дана, 

узимајући у обзир и руске светитеље.791 Срби су, са недељама, светковали у години 170 

празникa који су у служебницима и типицима „црљенијем словима назначени“.792 Тај број се 

задржао до 1770. године. 793  Под притиском државних власти, број заповедних празника 

постепено је редукован. Од 1770–1775. године Срби су имали 68 празничних дана, од 1775–

1787. године 33 и од 1787–1888. свега 21.794 Према Манојлу Грбићу и његовој табели у књизи 

Карловачко владичанство, укинуто је 27 празника.795 Толико их наводи и Слијепчевић.796 

Међутим, Слијепчевићева табела празника се не подудара с оном коју је приказао Лазар 

Мирковић у Хеортологији. Мирковић наводи укидање 28 празника, али се из приложене 

табеле види да их је 26, од којих се шест односе на Србе светитеље. Примећујемо да, у 

односу на Грбића, Мирковић у табели не наводи празник 9. октобра (Св. Стефан српски – 

Слепи). Такође, Грбићева два датума 8. маја (Св. апостол и јеванђелист Јован Богослов) и 25. 

маја (Треће обретење главе Св. Јована Крститеља) код Мирковића су 9. (Пренос моштију св. 

оца Николаја) и 23. мај (Преп. Михаило Исповедник).797 

Све до 1769. године Срби су имали свега три заповедна празника обележена црвеним 

словима посвећена српским светитељима: Свети Стефан Дечански, Свети Сава и Свети 

Симеон Мироточиви. Архијерејски синод је у календар потом уврстио 10 нових празника 

Светих Срба: Свети Симеон (Стефан Првовенчани), Свети Стефан Штиљановић, Свети 

Стефан деспот (Бранковић), Свети Арсеније архиепископ, Свети краљ Милутин, Свети цар 

Урош, Свети Јован деспот (Бранковић), Свети Максим деспот (Ђорђе Бранковић), Свети кнез 

Лазар и Преподобна мати Ангелина.798 Сви ови празници укинути су касније као заповедни, 

уз сагласност Синода који је био под притиском царског комесара,799 а одлуку је посебним 

рескриптом потврдила Марија Терезија почетком јануара 1776. године. 800  У 

новоодштампаном реформисаном календару је као заповедни празник остао само Свети 

Сава, 801  док остали празници више нису били означени црвеним словом и били су без 

националног обележја да су српски.802   

Интиматом Угарског намесничког већа октобра 1786. године потврђено је слављење 

29 заповедних празника. 803  Издање Месецослова 1807. године у Будиму, с благословом 

Карловачког митрополита Стефана Станковића, највероватније је прештамано са руског 

предлошка. У њему је чак 105 празника обележено црвеним словом међу којима је велики 

број руских светитеља.804 Међутим, занимљиво је да су у Месецослову, такође штампаном у 

__________ 
791 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 61. 
792 Грбић, Карловачко владичанство, прилог к историји Српске православне цркве, књига III, 20. 
793 Поповић, Срби у Војводини 2, 337. 
794 Исто, 337. 
795 Грбић, Карловачко владичанство..., књига  III, 28. 
796 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 62. 
797 Лазар Мирковић, Хеортологија (Београд: Свети архијерејски синод СПЦ, 1961), 22. 
798 Исидора Точанац Радовић, „Српски календар празника и Терезијанска реформа“, Зборник Матице српске за 

историју 91 (2015): 16–17. 
799 Исто, 27. 
800 Исто, 25. 
801 Исто, 24. 
802 Исто, 26. 
803 Точанац Радовић, „Српски календар празника и Терезијанска реформа“, 31. 
804 Мѣсяцословъ въ градѣ Бɤдинѣ 1807 (БМС РПСр I 15/1807.1).  



75 

Будиму, 1814. године, али без црквеног благослова, сви празници облежени црним 

словима.805 

Према Даничином календару за 1826, 1827, 1828. и 1829. годину, Срби су имали 

такође 29 заповедних празничних дана, 806  колико их је и у Месецослову штампаном у 

Карлштату 1840.807 и Новом Саду 1842.808 и 1845. године.809 Занимљиво је да у Календару за 

1828. годину, вероватно штампарском грешком, Свети Стефан није означен као заповедни 

празник,810  а према Календару за 1834. годину примећујемо да је уврштено слављење и 

трећег дана Васкрса. 811  Црквени народни календар из 1850. године обухватио је 27 

заповедних празника.812 Свештеник у Горњем Карловцу, Никола Беговић у Литургици за 

српске школе и народ из 1885. године објавио је списак 23 српска народна светитеља које 

прославља српска Црква,813  преузета вероватно из Србљака штампаног у Београду 1861. 

године. Из Хабзбуршке монархије, реформисани календар се са извесним корекцијама 

примењивао на простору Србије. Карактеристично је да су у XIX веку као заповедни 

празници у њега уврштени Света Петка, Свети цар Константин и царица Јелена и обновљено 

празновање Цвети.814 

У Карловачкој митрополији у XIX веку највише је био раширен и поштован култ 

Светог Саве. Свештеник и професор Карловачке гимназије Јевтимије Ивановић, родом из 

Кувеждина,815 завео је његово прослављање у свим местима где је службовао (Карловцима, 

Шиду, Земуну, Вуковару и Сремској Митровици).816 У Земуну на Савиндан 1812. године 

састављен је Устав о школском фонду и по њему је одређено да Свети Сава буде школски 

патрон. 817  Према историчару Радославу Грујићу, свечано празновање првог српског 

архиепископа отпочело је у првој половини XIX века, најпре у храмовима, потом у школама 

и разним грађанским и просветним институцијама.818 Први поуздан податак о празновању 

Светог Саве са „пуном свечаношћу као заштитника српског народа“819 везује се за Арад 

1806. године. Литургијски је прослављен у цркви Светог Петра и Павла, задужбини великог 

српског родољуба и народног добротвора Саве Текелије.820 Грујић доказ изводи на основу 

беседе коју је том приликом изговорио парох те цркве Георгије Алексић.821 Проповед је, 

према Грујићевом мишљењу, о свом трошку штампао Текелија, и послао „свим виђенијим 
__________ 

805  Мѣсяцословъ съ Бг҃омъ ст҃ ым всегω лѣта съ табеллами двѣми вѣчный календаръ въ Бɤдинѣ градѣ, 

Писмены Кралевскагω всеɤчили а Оꝩнгарскагω 1814 (БМС РПСр I 26/1814). 
806 Даница, забавник за годину 1826. година I (1826): 7–8 (према личном бројању страна); Даница, забавник за 

годину 1827. година II (1827): 163–174 (према личном бројању страна); Даница, забавник за годину 1828. година 

III (1828): 5–16 (према личном бројању страна); Даница, забавник за годину 1829. година IV (1829): 5–16 (према 

личном бројању страна); Даница, забавник за годину 1834. година V (1834): 7–18 (према личном бројању 

страна).  
807 Карлштадский мѣсяцословъ на лѣто отъ рождества хрıстова 1840 еже естъ високосное, сирѣчъ 366 дней 

состоящее. Въ Карлштадту (БМС РПСр I 45). 
808 Ружичнıй вѣнацъ или мѣсяцословъ за лѣто 1842 еже естъ простое, сирѣчъ 365 дней состоящее. У Новомъ 

Саду початанъ кодъ Павла Iанковића Вдове (БМС РПСр I 14/1842). 
809 Ружичнıй вѣнацъ или мѣсяцословъ за лѣто 1845 еже естъ простое, сирѣчъ 365 дней состоящее. У Новомъ 

Саду добити се може у Кньигопродавници П. И. Стояновића (БМС РПСр I 14/1845).  
810 Даница (1828): 16 (према личном бројању страна). 
811 Даница (1834): 8 (према личном бројању страна). 
812 Црквени народни календар. За годину 1850 (1850): 3–14 (према личном бројању страна). 
813 Беговић, Литургика..., 149. 
814 Точанац Радовић, „Српски календар празника и Терезијанска реформа“, 35. 
815 Коста Петровић, Историја Карловачке гимназије (Нови Сад: Матица српска, 1991), 130. 
816 Исто, 130. 
817 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 68. 
818 Радослав Грујић, „Култ Св. Саве у Карловачкој митрополији XVIII и XIX века“, Богословље година X, свезак 

2–3 (1935): 139. 
819 Радослав Грујић, „Култ Св. Саве у Карловачкој митрополији XVIII и XIX века“, 145. 
820 Исто, 145. 
821 Исто, 145. 



76 

Србима у Карловачкој митрополији“,822 са циљем његовог општег и свечаног прослављања 

као народног патрона.823 Према писању Тодора Павловића, уредника пештанских „Сербски 

народни новина“ у многим местима Карловачке митрополије на Светог Саву је служено 

јутрење и у продужетку Литургија. Поводом Савиндана 1852. године, епископ бачки Платон 

Атанацковић први пут је у Новом Саду одслужио архијерејску Литургију.824 

Професор, писац, политичар и дипломата Матија Бан (1818–1903), 825  један од 

најпознатијих представника националног покрета Срба у Дубровнику, иницирао је прославу 

Светог Саве у том граду. На његов предлог 1850. године, дубровачки прота Георгије 

Николајевић увео је у православну црквену општину обичај празновања овог светитеља који 

је постао традиционалан.826 Благовештењски сабор 1861. године прогласио је Светог Саву за 

патрона Војводине.827 Њени иноверни житељи морали су тога дана да се уздрже од свих 

послова од којих су се Срби православно-источне вере уздржавали на празник угарског 

краља Светог Стефана.828  

У Срему је изузетно био поштован Култ Светог кнеза Лазара,829 чије се светковање 

помиње у Календару Захарија Орфелина 830  1814. године. 831  Према писању Мила 

Недељковића, 1863. године установљен је празник Светог Ћирила и Методија,832 као Дан 

словенске писмености833 и стављен у заграду иза пророка Амоса и Светог кнеза Лазара.834  

На простору Карловачке митрополије и Босне 835  обележаван је врло специфичан 

празник посвећен преминулим члановима Цркве – Михољске задушнице. 836  У другој 

половини XIX века био је запажена тема у црквеној штампи, где су образовани свештеници 

расправљали о томе да ли и када ове задушнице треба празновати. У пракси су помињана два 

датума: 29. септембар и субота после римокатоличког празника Свих Светих.837 Димитрије 

Руварац залагао се за прву варијанту, с тим да датум буде покретан, зависно од дана 

празновања у недељи. 838  Сматрао је да су Михољске уведене уместо Митровданских 

__________ 
822 Исто, 147. 
823 Исто, 147. 
824 Исто, 140. 
825 Ирена Арсић, „Матија Бан и култ Светог Саве“ у: Дубровачке теме XIX века (Београд: Ars Libri; Бања Лука, 

Бесједа, 2009), 55. 
826 Исто, 70. 
827  Мата Косовац, Српска православна митрополија Карловачка по подацима од 1905 (Сремски Карловци, 

1910), 83. 
828 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 190.  
829 Стојадиновић, У Фрушкој Гори 1854, 93–96. 
830 О Литургијској теологији дела Захарија Орфелина – Против папства римског (ПБ Рд 214) у контексту  

конфесионално-полемичке литературе Карловачке митрополије XVIII века. Видети опширније у докторској  

дисертацији Туфика Тајара одбрањеној 10. априла 2021. године на Православном богословском факулету 

Универзитета у Београду (https://bfspc.bg.ac.rs/4-2-2021-doktorska-disertacija-tufika-a-tajara/). 
831 Захарие Орфелин, Вѣчный, то есть ѿ начала до конца мıра трающïй календарь (Будим: 1817), 22 (према 

личном бројању страна).  
832 Папа римски Лав XIII 1880. г. одредио је да се празник словенских апостола Ћирила и Методија „по свом 

свијету већом и сјајнијом свечаношћу него досад обавља и слави“. Видети: Барон Јован Живковић, прир. 

Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 267. 
833 Миле Недељковић, „Зимски знак ватре,  летњи знак сунца и Перунова муња“,  у Српско Наслеђе бр. 9 (1998): 16. 
834 Миле Недељковић, Годишњи обичаји у Срба (Београд: Вук Караџић, 1990), 55. 
835 Бранко Цисарж, „Михољске задушнице: прилог одређивању времена њиховог празновања“, Православна 

мисао година III (1960): 35.  
836 Лазар Мирковић сматрао je да су Михољске задушнице добиле име по томе што је најпре требало да буду 

везане за празник Св. архангела Михаила (8/21. новембар) и по томе Михајловске задушнице. Од тога се 

одустало, због близине католичког празника Свих Светих (1. новембра), да не би изгледало „као угледање на 

римску цркву“. Међутим, коначна одлука да се Михољске задушнице славе 29. септембра, на дан Св. Киријака 

Отшелника, ипак, није у потпуности неутралисалa везу са Римокатоличком црквом која тог датума, по 

Грегоријанском календару, слави архангела Михаила. Видети: Мирковић, Хеортологија, 824. 
837 Д., „Нови Сад“, Јужна пчела година II, бр. 22 (1852): 86. 
838 Димитрије Руварац, „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“, Глас истине бр. 9 (1890): 137. 



77 

задушница, после Велике сеобе Срба, 839  јер потоње Срби због аустријских власти нису 

смели да прихвате од Руса.840 Међутим, према Руварчевом мишљењу Митровске, односно 

Михољске задушнице, као и дружичало (ружичало),841 Срби су примили „од православне 

Русије“ и не треба их укидати.842 Једини узрок њиховог настанка практичне је природе и 

везује се за временски период када је било лакше посећивати гробља.843 Неки су сматрали да 

Задушнице треба укинути, јер су „рђав обичај“,844 „прикалемак римокатоличког уплива на 

наш народни живот“. 845  Монах манастира Бездин, Сергије Шакрак Нинић сматрао је 

спорним и сâм назив празника, јер потиче од мушког имена Михо, којег нема у именослову 

Српске Цркве.846  Као контрааргументе Руварац је навео доказ да спорно име у српском 

именослову постоји још од XIV века. Да нису римокатоличког порекла говори и чињеница да 

у Римокатоличкој цркви постоје само једне Задушнице, 1. новембра, Сви Свети, које су 

установљене у X веку. Руварац је оборио Сергијев аргумент да их не помињу српске и грчке 

богослужбене књиге и само Срби светкују. 847  Источно-православна црква прописала је 

правило само за Задушнице у суботу уочи Месопусне недеље и Духова.848  

Више богословски приступ овој теми имао је свештеник Петар Ковачевић. Своја 

размишљања поткрепио је светописамским цитатима и светоотачким списима, између 

осталих, Кирила Александријског, Јована Златоустог,849 Јована Дамаскина850 и Теофилакта 

Охридског. Задушнице истиче као исправну богослужбену праксу српске Цркве, кроз коју се 

за преминуле произносе молитве, служе мoлепствија и Литургије, да би их Бог умилостивио 

и олакшао им грехе.851 У том смислу Ковачевић набраја дела која је неопходно чинити за 

спасење људске душе, међу којима је на првом месту посећивање недељних и празничних 

богослужења од стране верних, затим, пост, молитве, исповест, причешће за време 

вишедневних постова, а по по потреби и зависно од околности и више пута, помагање 

невољнима.852 Хришћанин је дужан да се Богу моли за покојникову душу да би јој био 

олакшан пут кроз ваздушна митарства.853 Ковачевић је био против приређивања „душевних 

обеда“ (даћа) праћених прекомерним трошењем, позивајући се притом аргументовано на 

Крмчију, Четврти Васељенски и Лаодикијски сабор.854  

Премда Задушнице нису биле честа беседничка тема, ипак, издвајамо две сачуване 

проповеди епископа Герасима Петрановића. Он помиње празновање Задушница двапут 

годишње855 и што је још значајније, доводи их у директну везу са Литургијом, наводећи на 

__________ 
839 Исто, 137. 
840 Мирковић, Хеортологија, 824. 
841 Ружичало или Побусани понедељак су засебне Задушнице које Црква празнује у понедељак Томине недеље. 

Видети: Руварац, „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“, Глас истине бр. 8 (1890): 116. 
842 Исто, 117. 
843 Руварац, „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“, Глас истине бр. 9 (1890): 137. 
844 Сергије Шакрак Нинић, „О Михољским задушницама“, Глас истине бр. 2 (1890): 25.  
845 Сергије Шакрак Нинић, „О Михољским задушницама“, Глас истине бр. 3 (1890): 37. 
846 Исто, 26. 
847 Димитрије Руварац, „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“, Глас истине бр. 7 (1890): 101. 
848 Исто, 100. 
849 Петар Ковачевић, „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, – Јев. 9. 27 (мисли о задушницама)“, Беседа 

година II, бр. 11 (1869): 170–171. 
850 Петар Ковачевић, „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, – Јев. 9. 27 (мисли о задушницама)“, Беседа 

година II, бр. 12 (1869): 203. 
851 Исто, 204. 
852 Ковачевић, „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, – Јев. 9. 27“, Беседа година II, бр. 11 (1869): 171. 

853 Ковачевић, „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, – Јев. 9. 27“, Беседа година II, бр. 12 (1869): 204.  

854 Ковачевић, „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, – Јев. 9.27“, Беседа година II, бр. 13 (1869): 216. 
855 Герасим Петрановић, Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге 

случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть I (Загреб: 1851), 97. 

https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783
https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783


78 

тај дан „приношење бескрвне жртве“.856 Истицао је да су хришћани дужни да за преминуле 

припремају кољиво857 и да их помињу на божанственој Литургији,858 јер је бескрвна жртва 

Новога завета, у којој се сâм Спаситељ приноси на жртву, за њих од велике користи.859 

У XIX веку у три маха долазило је до покушаја Хабзбуршке власти да српској Цркви 

наметне Грегоријански календар. Међутим, 1814. и 1825. године томе се успротивио 

митрополит Стефан Стратимировић. На исти начин одреаговали су 1844. године митрополит 

Јосиф Рајачић и будимски владика Платон Атанацковић.860 Ипак, Стратимировић се није 

могао успротивити присиљавању православних да славе неке римокатоличке празнике.861 

Најпре је, наредбом Угарског намјесништва од 5. октобра 1831. године, празницима Римске 

Цркве прибројан Свети Стефан, угарски краљ, којег су, уз Божић, Ускрс, Духове и Тијелово, 

морали да празнују сви становници, без обзира на разлике у верској припадности. Тим 

поводом Лукијан Мушицки је свештеницима свога владичанства два пута слао циркуларно 

писмо које се односило на оне крајеве у којима су живели заједно Срби и римокатолици. 

Међутим, упутство се није односило на служење Литургије, већ само на празновање изван 

храма. 862  Римокатоличка црква је царским решењем од 18. априла 1850. године у свом 

календару празницима додала још два, Благовести и Малу Госпојину. Од 1868. године, у 

Угарској је важило правило да чланови било које вероисповести нису дужни да држе обреде 

и славе празнике вероисповести којој не припадају, нити у те дане да не раде.863 

Међутим, имамо сачуваних примера из којих можемо закључити да је у пракси било 

другачије, па је власт у вези с празницима правила разлику између православних и 

римокатолика. Тако је судија краљевског окружног суда, Ђ. Станковић, на појутарје Светог 

Јована 1884. године, из Бечкерека писао патријарху Герману Анђелићу о недостатку 

црквеног календара за ту годину и у њему означених празника. 864  Сматрао је својом 

хришћанском дужношћу да помогне српском „доста искушaном народу“, молећи патријарха 

да одреагује код високог министарства и затражи исправку у календару рубрике која се 

односила на прослављање српских светитеља. 865  Станковић је притом указао на то да 

календар садржи само означене римокатоличке и протестантске празнике. Грчки празници, 

који се истовремено односе и на Србе, нису обележени црвеним словима, што је према 

закону из 1868. године било обавезно, док, с друге стране, неки други мање важни, јесу. 

Поред свега, календар садржи означене такозване „дане за Порту“, што значи да у дан 

празника суд није смео странкама да заказује расправу. Међутим, сада се то више не 

поштује, па су за неодазивање суду Срби новчано кажњавани или осуђивани на затворске 

казне. При томе, чак, није уважавана ни свештеникова писмена потврда, као доказ о 

празновању парохијана.866  

__________ 
856 Герасим Петрановић, Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге 

случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть III (Карловцы: 1859), 159. 
857 Петрановић,  Добрый пастыръ, часть I, 97. 
858 Исто, 98. 
859 Петрановић, Добрый пастыръ, часть III, 163. 
860 Грбић, Карловачко владичанство, књига III, 40. 
861 Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 61. 
862 Овде је Никола Беговић покушао другачије да протумачи циркулар владике Лукијана, који је објавио у 

оригиналу у „Српско-далматинском магазину“ за 1869. годину, сматрајући да се његове речи „Свјато хранити“ 

заправо односе на служење Литургије. У његову одбрану стао је Манојло Грбић, оптужујући Беговића за 

подметање, као и то да је служио парастосе и Литургије за упокојене римокатолике, а у одежди са епитрахиљем 

и крстом у руци дочекао хрватског бана „тридесет корака испред цркве“ а потом га увео у храм где му је 

служио „благодарственоје моленије“ и са Царских двери узносио „многољетствије“. Видети: Грбић, Карловачко 

владичанство, 40–44. 
863 Исто, 45. 
864 Писмо судије краљевског окружног суда Ђ. Станковића патријарху Герману Анђелићу, АСАНУК МПА 

14/1884. 
865 Исто, АСАНУК МПА 14/1884. 
866 Исто, АСАНУК МПА 14/1884. 

https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783
https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783


79 

Други, старији документ, сведочи нам о томе да су за осуђене Србе, на поједине 

црквене празнике, Литургије служене у Лепоглави, бившем римокатоличком самостану 

преуређеном у затвор 1854. године. Овај документ потписао је 20. фебруара 1879. епископ 

пакрачки Никанор Грујић и упутио Високој краљевској земаљској влади, одјелу за правосуђе 

у Загребу. Био је то, заправо, епископов одговор на захтев Владе да се достави списак 

православних празника које би српски затвореници требало да славе целодневно, након 

одслужене Литургије, односно да не раде. До коначног синодског решења, према мишљењу 

пакрачке конзисторије, казненици православне вероисповести посведневно би требало да 

славе девет празника Господњих: Христово рођење (два дана), Обрезање Господње, 

Богојављење, Сретење, Васкрсење (два дана), Вазнесење, Силазак Светог Духа (два дана), 

Преображење и Велики Петак. Затим, сва четири Богородичина празника и три празника 

светих: Светог Саву, Свете апостоле Петра и Павла и Светог Оца Николаја. Насупрот њима, 

празници на које би после одслужене Литургије затвореници могли да обављају редовне 

послове били су: Јовандан, Света три Јерарха, Ђурђевдан, Св. Цар Константин и Царица 

Јелена, Св. Пророк Амос, Ивањдан, Св. пророк Илија, Усековање главе Св. Јована, 

Крстовдан, Св. Мати Параскева, Св. великомученик Димитрије, Св. архангел Михаил и 

Првомученик и архиђакон Стефан. Уколико би осуђеник славио неки од наведених или 

ненаведених празника као своје крсно име, тога дана требало би да буде разрешен обавеза. 

Владика Никанор додаје да би тиме затвореници испунили своју побожну и вероисповедну 

дужност, а да притом не би занемарили ни своје редовне обавезе.867 

За разлику од овог случаја, проблем прослављања црквених празника постојао је у 

војном гарнизону у Петроварадину. Војни капелан, јеромонах Герман Бошковић, писао је 

патријарху Георгију Бранковићу да српским православним војницима није дозвољен допуст 

за православне празнике, док католичке морају да славе. Молио га је да код надлежних 

издејствује одлуку да се војницима омогући празновање Светог Саве и Великог Петка.868 

Интересантно је поменути писмо архимандрита Сергеја Каћанског из Плашког 

патријарху Јосифу Рајачићу, 1857. године. На основу њега сазнајемо за праксу забране 

оглашавања звона православних цркава уочи католичког Ускрса. Уколико су се цркве 

налазиле у близини римокатоличких, ово правило морало је да се поштује на Велики 

четвртак, Велики петак и Велику суботу.869  

 

 

б) Проповеди као извор литургијског богословља 

 

У Карловачкој митрополији сачуван је велики број штампаних беседа које су током 

XIX века писали српски патријарси, митрополити, архијереји, презвитери и лаици. Ове речи 

„о речи Божијој“ које уводе „заједницу у разумевање“,870  саопштавају радост Христовог 

васкрсења871  – готово су редовно чиниле саставни део штампане црквене периодике тог 

времена. Многе празничне и недељне беседе или „краснорјечије“, нашле су своје место међу 

корицама књига. Од аутора посебно истичемо епископе Горњокарловачкe дијецезе Сегија 

Каћанског 872  и Никанора Грујића, 873  бококоторског епископа Герасима Петрановића 874  и 

__________ 
867 Писмо епископа пакрачког Никанора Грујића високој краљевској земаљској влади, АСАНУК МПА 527/1880. 
868 Писмо јеромонаха Германа Бошковића српском патријарху Георгију Бранковићу, АСАНУК МПА 163/1897. 
869 Писмо архимандрита Сергеја Каћанског из Плашког патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 744/1857. 
870 Владимир Вукашиновић, „Библија и Литургија“, у Живљење на небесима (Панчево: Манастир Рујан, 2007), 28. 
871 Љубивоје Стојановић, Служба речи (Зрењанин: Православни богословски факултет у Београду и други, 

2006), 11. 
872 Сергие Каћански,Торжество добродѣтели у деветнайстъ црквени слова (Нови Сад: 1863). 
873 Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног српског епископа пакрачког (Земун: 1892). 
874 Герасим Петрановић, Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге 

случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства часть I (Загреб: 1851); Герасим Петрановић, Добрый 



80 

пакрачког Теофана Живковића,875 који спадају у сам врх црквеног беседништва XIX века. 

Затим издвајамо презвитере Андрију Монашевића, 876  Николу Беговића, 877  Јевтимија 

Вукадиновића,878 Јована Вучковића,879 Јована Јеремића,880 Георгија Николића881 и друге. На 

значај беседништва XIX века указују посебно четири духовна зборника проповеди 

одштампана на 747 стране, од 1868–1870. године.882  Непобитно нам сведоче о духовном 

животу лаика, поукама, проблемима и актуелним дешавањима, које су проповедници са 

амвона упућивали вернима. С друге стране, штампане беседе експлицитно говоре о врстама 

и броју заступљених празника и њиховим ауторима. У наставку дајемо краћи преглед 

заступљених проповеди у четири беседничке збирке – Духовног зборника (в. Табелу 1). 

Објављена је укупно 171 беседа, у првој књизи 60, другој 36, трећој 33 и четвртој 

42. 883  Највише (84) их је посвећено заповедним празницима (49%). На остале црквене 

празнике произнесено је 30 беседа (18%), а различитим поводима 14 (8%). На тему Великог 

поста написано је 9 беседа (5%), а неуобичајено мало на Jеванђељска недељна зачала, свега 6 

(3%). Овај податак указује на запостављеност литургијске проповеди. У зборницима се 

налази и 6 архијерејских посланица (3%). 

О значајној преводилачкој пракси казује чињеница да су на српски језик преведене 22 

проповеди Светих отаца Цркве (14%): 13 Св. Јована Златоустог, по 2 Св. Амвросија, Св. 

Григорија Ниског и Св. Августина, по једна Јефрема Сирина и Оригена. Највише је 

заступљено беседа чији су aутори свештеници и свештеномонаси – укупно 109 (62%), 

лаичких беседа je 15 (9%) и 25 је анонимних (15%) (в. Табелу 2). 

На основу спроведене анализе тематике беседа у Духовним зборницима, можемо 

закључити да су их у највећем броју случајева писали, произносили и преводили клирици, 

што и јесте била превасходно њихова дужност. Доминантност празничних беседа вероватно 

није случајна и само ствар избора приређивача зборника, већ показатељ да су их писци 

сматрали најважнијим за упознавање верних са кључним догађајима из библијске историје. 

Један од разлога изузетно ниског процента беседа на недељна Јеванђељска зачала као и оних 

посвећених периоду Свете четрдесетнице могао би да буде недостатак адекватне литературе 

или захтевнија припрема при њиховом састављању, с обзиром на сложену проблематику, 

поготово у периоду великопосних богослужења. Када је реч о беседама Светих отаца, оне су 

у највећој мери преводи, али, нажалост, није наведено са којег језика. Представљају 

својеврстан доказ интересовања појединих, свакако образованијих свештенослужитеља, за 

____________________ 

пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ 

свештенства, часть II (Нови Сад: 1853); Герасим Петрановић, Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за 

све недѣлѣ и празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть II (Нови Сад: 1853); 

Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге случае: за употребленіе 

парохіалногъ свештенства, часть III (Карловцы: 1859). Приказ све три проповедничке збирке објављен је под 

псеудонимом „Сједоглава“, у Магазину српско-далматинском књига XVIII (1854–1859): 141–144. 
875 Јован барон Живковић прир. Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића (Карловац: 1892).  
876 Андреј Монашевић, Поучителне духовне бесѣде у дане праздничне и недѣлне (Нови Сад: 1865). 
877  Никола Беговић, Србске бесједе: које је саставио и говорио највише у србској православној цркви 

горњокарловачкој, свеска 1 (Београд: 1870); Никола Беговић, Србске бесједе: које је говорио у Српској 

православној цркви, свеска 2 (Београд: 1880). 
878 Јевтимије Вукадиновић, Духовне беседе (Панчево: 1879). 
879 Јован Вучковић, О кајању (Ср. Карловци: 1899). 
880 Јован Јеремић, Проповеди и црквене беседе, књига 1 (Нови Сад: 1886); Проповеди Јована Јеремића, књига 2 

(Ср. Карловци: 1898); Јован Јеремић, Проповеди књига 3 (Ср. Карловци: 1930). 
881 Георгије Николић, Глас пастира (Нови Сад: 1897). 
882 Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника, прилог "Беседи" књига 1 (Нови 

Сад: 1868), Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог "Беседи" 

књига 2 (Нови Сад: 1869), Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог 

"Беседи" књига 3 (Нови Сад: 1869), Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих 

проповедника: прилог "Беседи" књига 4 (Нови Сад: 1870).  
883 Због оштећења, четвртој књизи недостају стране 121–129 за 29, 30. и 31. беседу и завршне стране последње 

42. беседе. 



81 

богословље Цркве, уз жељу да вернима пренесу бар део богатства светоотачког наслеђа. 

Пажњу привлаче и беседе анонимних аутора, а разлог њихове анонимности могао би да буде 

жеља за неистицањем у јавности и монашка смиреност. 

Резимирајући речено, можемо закључити да су штампане публикације беседа значајно 

сведочанство тога да је, и поред критика упућиваних на рачун занемаривања литургијских 

проповеди, било свештенослужитеља и монашког и мирског реда који су схватали њихов 

значај и доприносили обогаћивању садржаја и даљем развоју српског беседништва XIX века. 

 

Тебела 1: Процентуални приказ тематике беседа објављених у четири  

Духовна зборника 1868. године 
 

 

 

Табела 2: Заступљеност аутора беседа у Духовном зборнику 
 

 

Заповедни 
празници: 

49%

Беседе на остале 
црквене празнике: 

18%

Беседе различитим 
поводима: 

8%

Беседа на 
Јеванђељска 

недељна зачала: 
3%

Беседе за време 
Свете 

Четрдесетнице: 
5%

Архијерејске 
посланице: 

3%

Преводи: 
14%

Заповедни празници: Беседе на остале црквене празнике: 

Беседе различитим поводима: Беседа на Јеванђељска недељна зачала: 

Беседе за време Свете Четрдесетнице: Архијерејске посланице: 

Преводи: 

Свештеници и 
свештеномонаси: 

62%

Лаици: 
9%

Анонимни:
15%

Проповеди Светих 
Отаца: 

14%



82 

Поред посланица које су архијереји Карловачке митрополије упућивали својој пастви, 

најчешће поводом Божића и Васкрса, али и других црквених празника,884 међу штампаним 

проповедима сусрећемо готово све значајније свештене празнике годишњег богослужбеног 

круга. По импозантном броју од 195 објављених беседа издваја се владика Герасим 

Петрановић, а најзаступљеније су беседе на Јеванђељске перикопе. Од беседа на Господње 

празнике сачуване су: четири Пасхалне,885 по три на Божић,886 Сретење,887 Цветну недељу,888 

Велики петак,889 по две на Благовести,890 Лазареву суботу,891 Вазнесење,892 Педесетницу,893 

Преображење, 894  по једна на Обрезање Господње 895  и Богојављење. 896  На Богородичине 

празнике епископ Герасим произносио је по три беседе на Ваведење897 и Успење,898 и по две 

на Рођење,899 Покров900 и Сабор Пресвете Богородице.901 

Теофан Живковић написао је 87 беседа, од којих су 17 Божићних 902  и осам 

Пасхалних.903 Од осталих беседа на Господње празнике сачуване су по две произнесене на 

Вазнесење904 и Педесетницу,905 а по једна на Сретење,906 Благовести,907 Цвети908 и Велики 

Петак.909 Од беседа на Богородичине празнике заступљене су три на Велику Госпојину910 и 

свега једна на Ваведење.911 

Књига проповеди Никанора Грујића садржи 32 беседе. Међу беседама о Господњим 

празницима су проповеди на: Благовести, 912  Цвети, 913  Велики петак, 914  Ускрс, 915 

Педесетницу,916 Преображење,917 Божић,918 Обрезање Господње919 и Сретење.920 Проповеди 

__________ 
884  У Одељењу САНУ у Сремским Карловцима сачуване су посланице патријарха Самуила Маширевића 

написане за Господње празнике Рождество, Обрезање и Богојављење. Видети: Посланице патријарха Самуила 

Маширевића, АСАНУК МПА 1017/1851. 
885 Петрановић, Добрый пастыръ, часть I, 1–18;  Добрый пастыръ, часть III, 305–308. 
886 Петрановић, Добрый пастыръ, часть II, 205–215. 
887 Петрановић, Добрый пастыръ, часть III, 117–132. 
888 Исто, 267–283. 
889 Исто, 284–304. 
890 Исто, 230–238. 
891 Исто, 256–266. 
892 Петрановић, Добрый пастыръ, часть I, 68–80. 
893 Исто, 102–112. 
894 Исто, 212–219. 
895 Петрановић, Добрый пастыръ, часть III, 1–7. 
896 Исто, 38–48. 
897 Петрановић, Добрый пастыръ, часть II, 139–151. 
898 Петрановић, Добрый пастыръ, часть I, 231–243. 
899 Петрановић, Добрый пастыръ, часть II, 9–17. 
900 Исто, 63–71. 
901 Исто, 215–219. 
902 Живковић, Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 30–106. 
903 Исто, 192–219. 
904 Исто, 242–252. 
905 Исто, 253–268. 
906 Исто, 171–174. 
907 Исто, 175–181. 
908 Исто, 182–185. 
909 Исто, 186–191. 
910 Исто, 309–322. 
911 Исто, 328–332. 
912 Н. Грујић, „25. марта“, у Црквене беседе Никанора Грујића бившег православно-српског епископа пакрачког, 

35–39. 
913 Грујић, „На Цветну недељу“, 39–43. 
914 Грујић, „На Велики петак“, 43–51. 
915 Грујић, „На Ускрс“, 52–54. 
916 Грујић, „На Духове 11. јуна 1861“, 54–61. 
917 Грујић, „6. августа“, 102–106. 
918 Грујић, „25. децембра“, I–II, 133–140. 
919 Грујић, „1. jaнуара“, 1–9. 



83 

посвећене Богородици произносио је на Успеније 921  и Ваведење. 922  Интересантно је, 

међутим, поменути да су међу овим архијерејским беседама малобројне посвећене Светим 

Србима, и то свега тројици. Светом Сави владика Теофан посветио је четири беседе,923 

Герасим две,924 а Никанор једну,925 а по једна беседа посвећена је Светом кнезу Лазару926 и 

преподобној мати Ангелини Српској.927 Најмање беседа, свега 19, налази се у књизи Сергија 

Каћанског, „Торжество добродѣтели у деветнайстъ црквени слова“. У његовим проповедима, 

од којих су свега три празничне, једна је на Цвети 928  и две Васкршње, 929  изложена је 

хришћанска етика блиска схватању римокатоличких и протестантских етика.930 

Врло често објављиване су литургијске проповеди на јеванђељска зачала о темама 

уочи и после Свете четрдесетнице, што указује на предањско придавање великог значаја том 

пероду литургијске године. Тако је у свих шест недеља Часног поста 1896. године беседио 

презвитер Јован Вучковић.931 

Највећи број публикованих проповеди су христоцентричног садржаја, односно, 

непосредно сведоче о Исусу Христу и његовој спаситељској мисији. Њихова структура је 

шаренолика и креће се у дијапазону од практичних, са присутним моралистичким тоновима, 

до мистагошких, с циљем да се укаже на значај богослужења у црквеном животу, изнад свега 

Евхаристије и Светих тајни. Међутим, тешко је рећи у којој мери су беседници успевали да 

катихизују лаике и покрену их на активније учешће у богослужењу, да формирају здраву 

црквену свест и отклоне раширен магијски приступ свештеним обредима и Светим тајнама.  

Важно је на овом месту указати и на моменат произношења свештене беседе на 

божанственој Литургији.932 Вернима су их свештенослужитељи Карловачке митрополије у 

већини случајева произносили пред крај Литургије, за време причасна, или непосредно пре 

певања „Буди име Господње...“.933 Насупрот томе, имамо забележену и другачију праксу. 

Тако, на пример, у извештају патријарху Јосифу Рајачићу, 6/18. септембра 1843. године, 

парох Георгије Поповић из Мишколца, 934  помиње служење Литургије и наводи да је 

проповед произнета након читања Јеванђеља. 935  На основу конзисторијалне окружнице, 

патријарх српски Јосиф Рајачић је 1855. године наредио свештеницима да у недељне дане, 

____________________ 
920 Грујић, „2. фебруара“, 31–35. 
921 Грујић, „15. августа“, 107–116. 
922 Грујић, „21. новембра у Ваведењском храму“, 121–127. 
923 Живковић, Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 116–139. 
924 Петрановић, Добрый пастыръ, часть III, 68–80. 
925 Црквене беседе Никанора Грујића..., 14–21. 
926 Исто, 61–64. 
927 Живковић, Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 299–304; Црквене беседе Никанора 

Грујића...,  94–101. 
928 Сергие Каћански, Торжество добродѣтели у деветнайстъ црквени слова, 64–68. 
929 Исто, 68–75.  
930 Радован Биговић, „Од свечовека до Богочовека“ (Београд: Рашка школа, 1998), 20. 
931 Јован Вучковић, „Проповјед у прву недјељу великог поста – Обрачун хришћанина и православног Србина са 

црквом“, Српски Сион година VI, бр. 9 (1896): 137–140; „Проповјед у другу недјељу великог поста – О 

узроцима назаренског отпадања од цркве“, Српски Сион година VI, бр. 10 (1896): 152–158; „Проповјед у трећу 

недјељу великог поста – Ради науке зар: ван из цркве, Српски Сион година VI, бр. 11 (1896): 171–176; 

„Проповјед у четврту недјељу великог поста – Љубимо, љубимо, али не слушамо, Српски Сион година VI, бр. 

12 (1896): 185–190; „Проповјед у пету недјељу великог поста – Нити љубе Цркву, нити маре за Њу, Српски 

Сион година VI, бр. 13 (1896): 204–208; „Проповјед у шесту недјељу великог поста – Опасност је велика, а спас 

гдје је?, Српски Сион година VI, бр. 15 (1896): 248–252. 
932 Важно је нагласити да у црквеној прошлости имамо безброј примера из богослужбене праксе који сведоче о 

произношењу литургијске проповеди након прочитаног јеванђељског зачала. Видети: Владимир Вукашиновић, 

„Литургијски језик Цркве“, у Криза савремених језика теологије, зборник радова (Београд: Институт за културу 

сакралног Монс хемус, 2013), 131. 
933 Стевановић, Познавање Цркве..., 167. 
934 Мишколц је град у северном делу Мађарске. 
935  Извештај презвитера Георгија Поповића из Мишколца митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 

712/1843. 



84 

поготово у време поста, проповедају „по прочитаном Еванђељу“, или у неко друго време.936 

У једном ранијем извештају из 1852. године пише да свештеници беседу произносе не само о 

причасну или на крају службе, него и после прочитаног Јеванђеља.937 Поједини архијереји 

беседили су пре почетка Литургије. На слави фрушкогорског манастира Привина Глава, 

патријарх Георгије Бранковић, по завршеном облачењу свештених одежди, изговорио је 

архипастирску поуку, укрепљујући народ у православној вери и љубави према цркви.938 

Поручио је људима да буду верни владару и послушни црквеним и грађанским властима.939 

Епископ новосадско-бачки Герман Опачић, на празник Светог архангела Гаврила у 

манастиру Ковиљ, 13. јула 1894. изговорио је беседу верном народу са амвона, пре 

Литургије.940 Непознати аутор извештаја пише да је обичај да се пре Литургије произноси 

проповед практичан, и да има већи ефекат на слушаоце.941 

На основу овога што смо изнели, можемо са сигурношћу закључити да су неки 

архијереји знали и поштовали древно правило произношења литургијске проповеди на месту 

које је једино „органско и древно, природно и логично“, 942  а то је након прочитаног  

јеванђељског зачала. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
936 М. Попадић, „Зашто је у нашем народу похађање св. цркве и богослужења врло немарно? Шта треба да се 

ради да се поправимо?“, Глас истине, број 13 (1890): 196. 
937 Д., „Нови Сад“, Јужна пчела година II, број 22 (1852): 86. 
938 Р., „Допис са славе фрушкогорског манастира Привина Глава“, Српски Сион година IV, бр. 30 (1894): 469. 
939 Исто, 469. 
940 Исто, 471. 
941 Исто, 472. 
942 Вукашиновић, „Литургијски језик Цркве“, 131. 



85 

В. Богословски значај Великог типика Василија Николајевића  

за богослужбени живот Карловачкe митрополијe943 

 

За богослужбени живот Карловачке митрополије незаобилазна тема је настанак, крајем 

XIX века, Великог типика – црквеног устава, презвитера Василија Николајевића.944 Помињемо 

га из два разлога. Прво, стога што је реч о званичном, мада не и првом, регулатору српског бого-

служења и друго, због главног циља његовог настанка, а то је постизање тачности и једно-

образности у обредима. Овим сегментом желели смо, такође, да на основу сачуване архивске 

грађе, укажемо на још неколико битних момената у вези с поменутим парохијским типиком. 

У XIX веку на ову тему немамо много радова.945 Први црквени устав за Београдску 

митрополију објављен је 1860. године. Наиме, митрополит београдски Михаило, који је најверо-

ватније и његов аутор, благословио је штампање Кратког црквеног устава на свега 38 страна.946 

Готово две деценије касније, 1877. године, сомборски парох Димитрије Поповић у Великом 

зборнику објавио је правило богослужења.947 Извод из типика са црквенословенским речником 

приредили су 1901. године за православне српске цркве и школе Јован Живковић и Јован 

Живановић, као саставни део зборника црквених богослужбених песама, псалама и молитава. 948  

Што се тиче црквене периодике, један од ретких устава, прерађен и преведен с руског 

језика, штампан је у листу за науку и књижевност духовног садржаја, „Пастир“, за 1869. 

годину. Аутор Живојин Ђ. објавио га је под насловом „Кратка историја о преводу словенског 

црквеног богослужбеног устава“. Овај текст утолико је значајан што нам аутор на прегледан 

__________ 
943  Живот и дело Василија Николајевића дужи низ година предмет је озбиљног и преданог научно-

истраживачког рада Дарка Јелића, свештеника из Ирига, који је на ову тему написао два значајна рада. Први, 

„Црквени писац прота Василије Николајевић – 175 година од рођења“ (Реферат представљен на научном скупу 

Српска теологија данас: девети годишњи симпосион, Београд, Србија, 26. мај, 2017) и други, „Велики типик 

проте Василија Николајевића“ (Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, Београд – Нови Сад, 

Србија, 16–17. децембар 2019, 291–316). Највећи део Николајевићеве рукописне и штампане грађе биће 

уврштен и обрађен у Јелићевој књизи, чије издање је у припреми. 
944 Василије Николајевић, син свештеника Стефана Николајевића, рођен је 1. фебруара (по новом календару) 

1842. г. у Сурдуку. Основну школу завршио је у Голубинцима, потом немачку Oberschulle у Сремској 

Митровици, гимназију и богословију у Сремским Карловцима. У ђаконски чин рукоположен је 25. априла 1866, 

а дан касније рукоположен је за презвитера. Једанаест година провео је најпре на парохији у Голубинцима, а 

потом, 1877. године, одлуком Конзисторијe карловачке архидијецезе, постављен је на дужност пароха у Иригу, 

при храму Светог оца Николаја, где је остао 46 година, до упокојења 25. априла 1923. г. Премда без 

факултетског образовања, отац Василије био је веома образован и плодан богословски писац. Поред Великог 

типика (1892) по којем је највише и познат у црквеним круговима, објавио је Чин благослова и освећења цркве 

и њених разних утвари, као и чинопоследовање сједињења иноверних православно-источној цркви (1869), 

Дополнителни требник (1887), Апостоли празнични и недељни (1901), Практични свештеник, зборник 

практичних питања и одговора из свештеничке праксе у две књиге, објављене 1907. и 1910. г. Бројни рукописи, 

међу којима су његове црквене беседе и аутобиографија, чувају се у Рукописном одељењу Матице српске у 

Новом Саду. Радове је публиковао у готово свим црквеним листовима и часописима друге половине XIX и прве 

половине XX века. За своје прегалаштво, поред црквених достојанстава, одликован је орденом Светог Саве IV 

степена, указом регента Александра Карађорђевића (Дарко Јелић, „Црквени писац прота Василије Николајевић 

– 75 година од рођења“. Захваљујемо оцу Дарку Јелићу на уступљеном тексту, пре његовог публиковања у 

зборнику). 
945 Више о значају и улози Типика као незаобилазном чиниоцу у литургијској пракси Цркве видети: Ненад 

Милошевић, „Типик – на размеђу литургијског идеализма и реализма“, у Поклоњење ономе што знамо 

(Београд – Врњци: Центар за литургичке студије Mons haemus, Београд и Интерклима графика, Врњци), 151–

166. 
946 Кратки црквени устав (Београд: 1860). 
947 Димитрије Поповић, Великïï сборник либо Собранïе всѣх стïхир и пѣснеi дuховнłх в недѣли, праздники 

господскïе и богородичнłе, якоже и нарочитłм светłм, на вечерни uтрени и лïтuргiи цѣлаго года поемiх, из 

осмогласника, двоюнадесеть мïнłi, трïоди постнłе и пентïкостаре бзетłх трuодом же и иждивенïем 

Димитрïа Поповичьа ...  uстроеннłi и печатаннłi (Нови Сад: 1878). 
948 Зборник црквених богослужбених пјесама, псалама и молитава: извод из типика и црквенословенски рјечник: 

за православне српске цркве и школе: на свијет издали Јован Живковић и Јован Живановић (Сремски Карловци: 

1901). 



86 

начин интерпретира историју настанка и даљег развоја јерусалимског (IV век) и студитског 

(VIII век) Устава, све до појаве Хиландарског типика Светог Саве (XIII век)949  и Типика 

архиепископа Никoдима (XIV век), првог потпуног словенског превода јерусалимског 

Типика.950 Писац је, заправо, у исти контекст ставио српски и руски богослужбени устав који 

су у „тесној вези“,951 дајући нам до знања да међу њима апсолутно нема никакве разлике. 

Текст се појавио исте године када је у Београду одштампан Чин благосиљања и освећења 

Цркве и њених разних утвари као и последовања сједињења иновераца Православно-источној 

Цркви, свештеника Василија Николајевића. Годину дана раније, на одштампаном летку позива 

на претплату наведено је да ће књига, чим се прикупи довољно новца, бити одштампана с 

благословом патријарха српског Самуила Маширевића.952 У овој требничкој књизи први пут 

штампан је Чин благосиљања и резања славског колача, који је саставио митрополит Србије 

Михаило Јовановић 1862.953 На летку је наведен садржај књиге са 51 последовањем и указом о 

начину примања јеретика и одступника у Цркву и њихово миропомазање.954  

На важност и значај типика за богослужење српске Цркве указивао је свештеник 

Никола Поповић, уредник „Пастира“. У садржају листа за 1870. годину најављивано је 

објављивање црквеног правила о служењу на све значајније празнике, претпразништва и 

попразништва преко године, посебно у дане Свете четрдесетнице. 955  Све до 8. броја на 

српском језику публикован је „Кратак извод Црквеног устава за све недеље и празнике преко 

целе 1870-те године“,956 а потом је, без уредничког објашњења, та пракса прекинута.  

Са страница листа „Дабро-босански Источник“ свештеници су такође могли, кроз 

неколико бројева, делимично да се упознају с правилом богослужења. Ову рубрику 

припремао је свештеник и катихета Петар Ђенић.957  

Као слуга олтара Божијег и изврстан познавалац српског обредословља, Василије 

Николајевић приметио је недостатке у Јерусалимском типику који је употребљаван углавном 

у црквама већих места.958 Од XV века постао је доминантан у грчком и богослужењу земаља 

јужних Словена и Русије. Из Русије увезен је у Србију са осталим богослужбеним 

књигама. 959  Николајевић је решио да започне рад на његовом прилагођавању српском 

литургијском простору. Поред наведеног, имао је још један врло важан мотив: да на 

простору Карловачке митрополије типиком постигне једнообразност у богослужењу. Притом 

је био свестан чињенице непознавања богослужбеног поретка од стране великог броја 

свештенослужитеља и, с тим у вези, постојања „великих разноликости и неправилности у 

__________ 
949 Живојин Ђ., „Кратка историја о преводу словенског црквеног богослужбеног устава“, Пастир, лист за науку 

и књижевност духовног садржаја бр. 4 (1869): 85. 
950 Исто, 86. 
951 Исто, 80. 
952 Позив на претплату (Голубинци, 1868), БМС Дк I 1104. 
953  Вукашиновић, Велики вход, 102. Цитирано према: Прибислав Симић, „Српска слава – крсно име 

(Богословље, 1985): 170. 
954 Позив на претплату (Голубинци, 1868). 
955 „Уписницима ''Пастира''“, Пастир, лист за науку и књижевност духовног садржаја година II, број 32 (1869): 

713. 
956 „Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“, Пастир година III, бр. 

1 (1870); „Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“, бр. 2, 28–31; 

„Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“, бр. 3, 45–48; „Правило у 

белу недељу 22. фебруара“, бр. 4 (1870): 62–63; „Правило прве недеље великог поста, или нeдеље православља 

1. марта“, број 5 (1870): 77; „Правило треће или крстопоклоне недеље, 15. марта“, бр. 7 (1870): 111–112. 
957 Петар Ђенић, „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“, Дабро-босански источник 

година I, бр. 3 (1887): 48; Петар Ђенић, „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“, 

Дабро-босански источник година I, бр. 4 (1887): 61–62; Петар Ђенић, „Црквено правило за недеље и празнике 

мјесеца септембра 1887“, Дабро-босански источник година I, бр. 5 (1887): 79; Петар Ђенић, „Црквено правило 

за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“, Дабро-босански источник година I, бр. 6 (1887): 95–96. 
958 Јелић, „Велики типик проте Василија Николајевића“, 292. 
959 Мирковић, Православна литургика, први општи део, 145. 



87 

богослужењу“.960 У првом позиву на претплату Типика, сроченом 1. новембра 1891. године у 

Иригу а објављеном у „Српском Сиону“, Николајевић пише:  

„Познавалац нашег црквеног живота морао је давно уочити (...) неједнакост у 

извршавању црквених обреда, која се у нашим православним црквама на разним 

крајевима нашег народа појављује“.961  

Одакле су потекле разлике у црквеном богослужењу? Према Николајевићу, оне су се 

временом појавиле зато што су се свештеници придржавали стародревних обичаја које су 

доласком на парохију затекли у појединим црквама, а други разлог је недостатак типика.962 

Тамо где су типик имали, због нејасноће и непотпуности, често пута су његова упутства 

различито тумачена и примењивана у пракси. Управо те различитости биле су повод да 

свештенство затражи темељно пречишћавање и уклањање нејасноћа у типику и „удари 

темељ строгом једнообразном вршењу црквених обреда у нашој цркви“.963  

Жеља угледног Иришког проте била је да штампањем типика колико-толико 

допринесе превазилажењу недостатка богослужбених књига у великом броју црквених 

општина, на шта је утицала њихова тешка и комликована набавка и висока тржишна цена.964 

Николајевић је Типик наменио првенствено свештенству, додајући притом да ће много 

користити и учитељима, богословима и појцима. 965  Интересантно је да писац позива 

свештенике да, уколико знају за неку особеност у богослужењу, а ње нема у Типику, да је 

напишу и доставе му,966 показујући тиме своју спремност на даље његове модификације.     

Највећи део Великог типика настао је у сремском селу Голубинци, где је отац 

Василије служио од 1866. до 1877. године, када је прешао у Ириг. Када га је коначно 

завршио, његов аутор дуго година настојао је да добије благослов за штампање. Суочавајући 

се са низом црквено-административних препрека, за које су често пута били везани 

неразумевање, незнање и страх „од новог“, прву молбу Николајевић је поднео у време 

карловачког патријарха Прокопија Ивачковића. На његов захтев од 12/24. јануара 1879. 

године овај Црквени устав су прегледали и дали мишљења свештеници: Атанасије Поповић, 

Јован Борота и Георгије Поповић.967 У документу датираном од 7/19. септембра 1879. године 

пише да су након анализе закључили да није нужно да такво „дјело на свет изиђе“.968 Као 

разлог навели су раније одштампана слична издања митрополита Михаила у Београду и 

правило богослужења у Зборнику сомборског пароха Димитрија Поповића.969  

Прегледачи Типика су врло строго оценили Николајевић рад. Навели су да је Типик 

„посрбио, допунио и протумачио“, јер га свештенство није разумело на црквенословенском 

језику.970 Стога је на српски језик превео и скратио Типик. Следствено томе „било би да се и 

божанствена литургија и све у црквеним књигама написано посрби“, констатовала је, помало 

иронично, комисија у извештају. При томе, четворица свештеника наводе да су били 

изненађени Николајевићевим незнањем да „типикон допуњавати или скраћивати“ могу само 

Васељенски сабор и Свети Синод.971 Ставили су примедбе и на неке његове преведене речи 

као што су: псалам, жртвеник, васкрсна стихира, Јеванђеље по Луки, Марку, Јовану, Канон о 

распећу и слично.972 

__________ 
960 Јелић, „Велики типик проте Василија Николајевића“, 292. 
961 Василије Николајевић, „Позив на претплату“, Српски Сион година I, бр. 45 (1891): 735.  
962 Исто, 735. 
963 Исто, 735. 
964 Јелић, „Црквени писац прота Василије Николајевић – 175 година од рођења“.  
965 Николајевић, „Позив на претплату“, 735. 
966 Исто, 736. 
967 Мишљење о рукопису Црквеног устава Василија Николајевића (7/19. 9. 1879), АСАНУК МПА 382/1879. 
968 Исто, АСАНУК МПА 382/1879. 
969 Исто, АСАНУК МПА 382/1879. 
970 Исто, АСАНУК МПА 382/1879. 
971 Исто, АСАНУК МПА 382/1879. 
972 Исто, АСАНУК МПА 382/1879. 



88 

Непуне три године касније, прота Василије поново Типик подноси на увид, али овог 

пута српском патријарху Герману Анђелићу.973 Писмо му је упутио из Ирига 25. фебруара 

1882. У њему истиче да је мало свештеника који у парохији имају црквени устав. Поред тога, 

додаје, на многим местима типик је нејасан, „сам себи противуречи, те се по томе правило у 

нашој цркви врши по вољи дотичних свештеника“ који не могу увек по њему да служе.974 

Додаје и то да је за правилно богослужење неопходно тумачење неразумљивих места у типику 

и превод на српски језик, што је жеља и свештеника и учитеља. То је био један од разлога што 

се латио посла и типик потпуно „претресао“ и на многим местима „по тексту старих типикона 

исправио и протумачио, на српски превео и чисто преписао“. 975  Писму је Николајевић 

приложио рукопис Типика, тражећи од патријарха благослов за његово штампање. На одговор 

је чекао две године. На другом листу документа придодата је реченица из које видимо да му је 

рукопис враћен 10. децембра 1884. године. 976  Наступио је поново дуг период рада, 

преправљања, ишчекивања. Отац Василије поново је из Ирига 25. маја 1891. године поднео 

Светом архијерејском Синоду рукопис на одобрење и благослов, с молбом да га штампа о 

сопственом трошку.977  У молби је поновио неке своје раније исказе. Напоменуо је да га је „по 

верним изворима исправио и допунио“, да многе цркве оскудевају у типицима „који се нигде 

осим у Русији добити не могу“.978 Указао је и на његову скупоћу, као велику препреку за 

сиромашније цркве. Поред тога, они који имају примерак типика, нису увек сигурни у његов 

садржај, јер је непотпун, нејасан „те отуда бива да се у нашој цркви једнообразност не 

одржава“.979 Реченом је додао и богослужбене разлоге. Навео је пример Великог петка, када 

падне на празник Благовести. Правило ништа не говори о звоњењу тога дана, па су неки 

свештеници допуштали да црква звони, а други су користили монашко клепало. Типик, такође, 

не помиње изношење Христове Плаштанице и њено полагање у гроб. На многим местима је 

противуречан и има бесмислена и нелогична решења и пропусте.980  

У циљу отклањања недостатака, Николајевић је са новим издањима упоређивао старе 

типике, минеје, триоде и пентикостаре. Извори и литература које је аутор користио у 

састављању богослужбеног устава потичу у највећем броју из XIX века, а навео их је у 

предговору првог издања. То су: Константин Николски Пособïе къ изучениïю устава 

богослуженïя правосл. церкви (Санкт Петербург, 1888), А. О. Хојнацки, Практическое 

руководство для священо-служителей при совершенïи святыхъ таинъ (Москва, 1883), 

Архиепископ нижегородски Венијамин, Новая скрижаль (издање петнаесто, Санкт 

Петербург, 1891), Г. С. Дебељски, Дни богослуженïя правосл. церкви (издање осмо, Санкт 

Петербург, 1887), Краткое изображенïе церковнаго устава (Москва, 1866), Иван 

Дмитревски, Историческое, догматическое и таинственное изясненiе на литургïю (треће 

издање, Москва, 1823). Поред наведених дела, Николајевић је користио у раду текстове из 

српске црквене периодике: „Босанско-херцеговачки“ и „Дабро-босански источник“ 

(Сарајево, 1889, 1890, 1892) и „Хришћански весник“. 981  Годишта наведених часописа 

експлицитно указују да је Николајевић Типик исправљао и допуњавао до пред само његово 

штампање. Приложио га је уз писмо с циљем да га, с благословом Синода, штампа у тиражу 

од више хиљада примерака. Тиме би постао доступан свакој цркви, свештенику, учитељу и 

__________ 
973 Писмо Василија Николајевића патријарху Герману Анђелићу (25. 2. 1882), АСАНУК МПА 232/1891. 
974 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
975 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
976 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
977 Молба Василија Николајевића Светом архијерејском синоду за штампање типика (25. 5. 1891), АСАНУК 

МПА 232, 1891. 
978 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
979 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
980 Исто, АСАНУК МПА 232/1891. 
981 Василије Николајевић, Велики типик то јест Устав црквени који садржи правила сваке поједине службе, 

свих празника Христових (Господских), Богородичних и светих, као и правила из триода постног и цветног и 

других чинодејства црквених (Нови Сад: 1892), II. 



89 

појцу, „те би се тим једнообразност при вршењу црквених дужности у свима нашим црквама 

увела и одржала“.982 

Вест о издању Великог типика објављена је најпре у „Српском Сиону“ 1892.  

године. 983  Свети архијерејски синод благословио је и дозволио штампање Типика јереја 

Василија Николајевића, члана Архидијецезалне конзисторије, решењем М. 449/1891, од 17. 

октобра 1891. године.984 У кратком приказу неименовани аутор навео је да Типик садржи 

правила за сваку поједину службу свих Господњих, Богородичиних и светитељских 

празника. У њему се налазе правила из Посног и Цветног триода и друга црквена 

чинодејства.985 Истиче се да је иришки парох овом „одличном и драгоценом књигом (...) 

обрадовао цркву, свештенство, богословски подмладак и учитељство, који ће сви скупа 

имати у овом добро распоређеном садржине пуном и лепо српски написаном Великом 

типику сигурнога путевођу и неисцрпно упутство за правилно и једообразно вршење свих 

црквених и обредних дужности“.986 Наглашавајући да је Типик јасан, прегледан, састављен 

од најбољих извора и одабраних руских књига, препоручен је свештенству, богословском 

подмлатку, учитељима и појцима.987  

На подручју Дабро-босанске митрополије званична препорука за набавку 

Николајевићевог Великог типика упућена је свим српским православним свештеницима, 

црквеним општинама и учитељима преко листа „Босанско-херцеговачки источник“. 988 

Претплата, међутим, није ишла предвиђеним током, па је предложено да духовне власти 

свештеницима нареде куповину Типика. За неизвршавање наредбе и неправилно и 

неједнообразно служење, свештеник је могао бити позван на одговорност.989  

Спровођење Типика у парохијски живот није било ни лако ни једноставно. Новински 

чланак у „Српском Сиону“, објављен под шифром, чији је аутор очигледно добро био упознат 

са стањем у парохијама, сведочи о томе да се многи свештеници нису придржавали правила 

богослужења и да су служили по наслеђеном локалном или својевољно уведеном обичају. 

Најчешће је проблем био са новим свештеницима и онима који су мењали одсутног. Уместо да 

добро проуче Типик, радије су за поједине богослужбене недоумице питали црквењака или 

локалног учитеља. Уколико би свештеник служио супротно од обичаја у том храму, лаици су 

га критиковали и сматрали незналицом.990 Писац текста, нажалост, не наводи о каквим се 

пропустима и разликама радило. Следствено томе, да би спречили такву праксу, окружни 

протопрезвитери су током визитација контролисали и проверавали начин служења. Уколико 

није био по Типику, таквог свештеника су пријављивали дијецезану. 991  Решење проблема 

аутор прилога видео је у враћању обичаја који се састојао у томе да новорукоположени 

свештеник најмање шест недеља проведе у месту свог дијецезана, док не стекне довољно 

праксе за предстојећу парохијску службу. Предлог је поткрепио чињеницом да многи 

свештенички кандидати заврше богословију без елементарног знања о богослужењу.992 

Будући да је прво издање одавно било распродато, Николајевићу је предложено да га 

„поправи“ и поново штампа. 993  Друго издање објављено је 1905. године и допуњено 

__________ 
982 Молба Василија Николајевића Светом архијерејском синоду за штампање типика, АСАНУК МПА 232, 

1891. 
983 „Књижевне вести“, Српски Сион година II, бр. 36 (1892): 642. 
984 Исто, 642. 
985 Исто, 642. 
986 Исто, 643. 
987 Исто, 643. 
988„Званична препорука српско-православном пречасном свештенству, црквеним општинама и учитељима у 

подручју Дабро-босанске Митрополије, бр. 2448“, Босанско-херцеговачки источник година VI, свеска 1 (1892): 

44. 
989 М. „Велики типик или устав црквени“, Српски Сион година II, бр. 12 (1892): 188. 
990 „Велики Типик“, Српски Сион година XIII, бр. 14 (1903): 438. 
991 Исто, 438. 
992 Исто, 439. 
993 Исто, 439. 



90 

литературом с краја XIX и почетка XX века: С. В. Булгаков, Практическое руководство къ 

совершениïю богослуженïя правосл. церкви (Харков, 1893), Ал. Маљцев, Служебник (Берлин, 

1901),994 Сводъ указанïи и замѣтокъ по вопросамъ пастырской практики (Воронеж, 1887), Ј. 

Ј. Бјељустин, О церковном богослуженији (Петроград, 1862), Ал. Розанов, Руководство по 

богослуж. уставу (Москва, 1902), а од часописа „Српски Сион“ (1895).995  

На поправљено издање Великог типика осврнуо се у „Богословском гласнику“ 

професор Јован Живковић. 996  Овим текстом, као литургичар, показао је изванредну 

стручност и познавање богослужења. Пише да у Типику има поправљања, измена и допуна, 

али исто тако је „много тога што се могло поправити, дотерати, изменити и изоставити“.997 

Николајевићу је замерено на појединим нејасноћама, недовољној прегледности књиге и 

неподударању страница у садржају са насловима текста у Типику. „Ми као да за такве ствари 

нисмо још довољно дисциплиновани“, констатује Живковић, наводећи низ богослужбених 

тема са одговарајућим упутствима која, управо због неподударања, могу да доведу у забуну 

лица која су их већ претходно савладала.998 Бољу прегледност очекивао је да имају делови 

књиге који се односе на начин кађења, вечерњу, распоред читања катизми и појања 

катавасија током године, читање Јеванђеља и Апостола. Живковић је сматрао да су се могле 

„у склад довести партије о Пређеосвећеној литургији (...), о неким радњама на свеноћном 

бденију (...), свакидашњем јутрењу (...), о развијању антиминса (...) и другима“.999 Упозорио 

је да свештенослужитеље могу у Типику да збуне на два места дата различита упутства.1000 

Упутство за Пређеосвећену литургију на једном месту наводи да свештеник дискос на 

развијени антиминс доноси са места предложења у моменту када почне читање катизме, а на 

другом, свештеник развија антиминс и одлази по дискос у моменту почетка појања „Господи 

возвах“. Замерио је Живковић, на крају Типика, изостављеном делу о читању Апостола и 

Јеванђеља по грчком Јеванђелистару, које је одобрио јерусалимски патријарх Хрисант. 

Сматрао је, такође, значајним навођење момента када се епископу стављају и скидају 

владичански омофор и митра, с обзиром на то да је више пута упућивано на одређена места у 

архијерејском чиновнику.1001  

Може се рећи да је Типик свештеника Василија Николајевића, одштампан почетком 

последње деценије XIX века, у одређеној мери допринео успостављању једнообразности у 

богослужењу и да је имао своју широку примену. Премда је представљао новину на простору 

Карловачке митрополије, ипак су и пре њега постојали типици мањег обима и садржаја, 

намењени српском богослужењу. Међутим, због малог тиража, високе тржишне цене или 

недоступности, нису могли да задовоље парохијске потребе. Николајевићев Типик је, као 

основни регулатор богослужења, требало да послужи свештенству за правилно служење и 

његово уједначавање, али у пракси то није било ни лако ни једноставно изводљиво. 

  

__________ 
994 Служебник је издање на немачком језику. 
995 Василије Николајевић, Велики типик то јест Устав црквени који садржи правила сваке поједине службе, 

свих празника Христових, Богородичиних и светих, као и правила триода посног и цветног, и других 

чинодејства (Сремски Карловци: 1905),  II. 
996 Ј. Живковић, „Књижевност“, Богословски гласник, година IV, књига 8 (1905): 277–278. 
997 Исто, 277. 
998 Исто, 277. 
999 Исто, 277. 
1000 Дарко Јелић је мишљења да наведеним разликама у типицима Николајевић није имао намеру да збуни 

читаоца, већ је тиме хтео да покаже постојање различитих пракси, „живост, а не окамењеност типика“. Видети 

опширније: Дарко Јелић, „Велики типик проте Василија Николајевића“, Богословље и духовни живот 

Карловачке митрополије, година III (2020): 306. 
1001 Живковић, „Књижевност“, 278. 



91 

Г. Недостатак и дотрајалост богослужбених сасуда, одежди и књига 

 

Током XIX века у Карловачкој митрополији суочавамо се са два проблема у вези са  

црквеним сасудима, богослужбеним одеждама и књигама, неодвојивим саставним деловима 

литургијског простора. Први се односи на њихову дотрајалост и недостатак у храмовима и у 

директној је вези са сиромаштвом парохија. Касније ће томе још више допринети војни 

сукоби Срба са Угарском 1848. године. Други проблем тиче се њихове производње, 

квалитета и чувања у храму.  

Још је Манојло Грбић писао да су због тешке материјалне ситуације у Славонији 

многи храмови остали „без књига и без другијех црквенијех прибора“.1002 У Срему је било 

цркава без одежди и сасуда, 1003  a исти проблем присутан је и у другим дијецезама 

Карловачке митрополије. У немогућности да их набаве, епископи и свештенство обраћали су 

се често за помоћ карловачким митрополитима и патријарсима. Тако је, на пример, 

свештеник Спиридон Сенић 1004  1818. године затражио од митрополита Стефана 

Стратимировића да му за петроварадинску капелу пошаље свештеничку одежду, јер су 

фелон, епитрахиљ, наруквице и појас поцепани. Узгред помиње и једно дотрајало и 

неупотребљиво Јеванђеље.1005  

Колико су се сасуди, црквене књиге и одежде сматрали драгоценим у 

Горњокарловачкој епархији, дознајемо из писма епископа Евгенија Јовановића,  

отпремљеног 4. јула 1844. из Плашког архиепископу и митрополиту карловачком Јосифу 

Рајачићу. Схватајући смисао и значај литургијских предмета, Евгеније се потрудио да заведе 

ред и према њима успостави савестан и правилан однос. Увео је њихов обавезан попис и 

адекватно чување. Свештеници су, пре напуштања парохије, морали да их у редовној 

процедури раздуже, са богослужбеним књигама, протоколима и печатом. 1006  У 

Горњокарловачкој епархији свештеничке одежде и богослужбене књиге неопходне су биле и 

вилићком протопрезвитерату.1007 О томе је писмом 20. фебруара 1854. године1008 патријарха 

Рајачића лично обавестио парох, окружни протопрезвитер Петар Кокотовић.1009  Црквене 

одежде и сасуди недостајали су црквеној општини у Темишвару, о чему су обавестили 

митрополита Стефана Станковића.1010 У решавању проблема желео је да помогне епископ 

темишварски Стеван Авакумовић (1801–1822). 1011  За куповину свештеничких одежди 

завештао је суму од 2000 форинти. Међутим, његова тестаментарна воља није испоштована, 

о чему је темишварска Црквена општина упознала митрополита Јосифа Рајачића писмом од 

5. јануара 1841. године.1012 Од наследника је затражено да се изузме наведена сума и купе 

одежде, да би заменили дотрајале.1013  

Капели Светог апостола Луке у сиромашној Црквеној општини Петрово село у 

Градишкој регименти, за богослужење је био неопходан Триод посни, Пентикостар, Типик и 

Минеј општи. Стога је ктитор капеле, мајор Шумарски, молио митрополита Рајачића да му 

__________ 
1002 Грбић, Карловачко владичанство II, 5–6. 
1003 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 94. 
1004 Спиридон Сенић био је свештеник у Осијеку, где је умро 1859. године. Видети: „Србско свештенство“, 

Летопис Матице српске за 1825 (Будим: 1824):14. 
1005 Писмо презвитера Спиридона Сенића митрополиту Стефану Стратимировићу, АСАНУК МПА 230/1820. 
1006  Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића митрополиту Јосифу Рајачићу (4. 7. 1844), 

АСАНУК МПА 750/1844. 
1007 Вилићки протопрезвитерат налазио се на простору Лике у Далмацији.  
1008  Писмо презвитера Петра Кокотовића митрополиту Јосифу Рајачићу (20. 2. 1854), АСАНУК МПА 

249/1854. 
1009 Јован С. Радојчић, Биографије Срба западно од Дунава и Дрине (Нови Сад: Прометеј, 2009), 361.  
1010 Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Стефану Станковићу АСАНУК МПА 405/1838. 
1011 Вуковић, Српски јерарси..., 472. 
1012 Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 193/1842. 
1013 Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 57/1843. 



92 

књиге, нове или половне, набави и, ако има, из Саборне цркве или Митрополијске капеле 

пошаље стару свештеничку одежду.1014 

Једна од последица Мађарске револуције 1848. године је сиромаштво великог броја 

српских цркава у Карловачкој митрополији. Црквени сасуди и мобилијар нису само паљени, 

него и пљачкани. Према спроведеном истраживању професора Владана Гавриловића највише 

је страдала Бачка епархија, Нови Сад, Сентомаш и жабаљски протопрезвитерат у којем су 

изгореле све цркве. Велику штету претрпеле су цркве у сегединском протопрезвитерату. У 

односу на Бачку епархију, нешто боља ситуација била је у Вршачкој и Темишварској 

епархији.1015  

У намери да сачувају богослужбене предмете, свештенство и верници премештали су 

их из храмова и скривали. Сомборски протопрезвитер Василије Ковачић помиње комплетно 

архијерејско одјејаније епископа Платона Атанацковића које је однето у Сомбор, да би га 

сачували од „свирепих Мађара“.1016 У Паланци су представници Црквене општине свештене 

сасуде, одежде и богослужбене књиге сместили у сандуке и закопали у црквеној порти, да их 

војска не би уништила. Међутим, од вишемесечног стајања под земљом књиге је оштетила 

влага, па се из њих више није могло „нити појати, нити читати“, а свештена одежда потпуно је 

иструлила.1017 Затражили су од патријарха помоћ 5. децембра 1853. године, напомињући му да 

храм посећују многи царски чиновници римокатоличке вере, пред којима их је стид дотрајалих 

одежди и оштећених књига.1018 У једном писму прослеђеном 27. октобра 1848. архимандриту 

месићком Арсенију Шакабенти, вршачки епископ Стефан Поповић предложио му је да 

кандила, крстове и све манастирске драгоцености сачува тако што ће их тајно закопати у 

земљу. Ако неће да их закопа нека их смести у сандук и склони код њега у Вршац. Такође, 

помиње да му je неколико мађарских хонвeда1019 нудило да откупи покрадене црквене ствари 

из манастира Златица и других цркава. 1020  Забележен је, такође, случај откупа заплењене 

свештеничке одежде од Мађара. Михаил Фрачка из Чокшана у Румунији, јавио је 1. октобра 

1849. да је за 150 форинти у сребру откупио свештеничку одежду и да је спреман да је уступи 

неком православном храму. Међутим, сумњали су да је исти одежду отуђио из цркве.1021  

Свесни тешке ситуације која је након револуције задесила многе српске храмове, 

жељу да помогну изразили су представници Српске црквене општине при храму Светог 

великомученика Георгија у Пешти.1022 У писменом обраћању српском патријарху Јосифу 

Рајачићу затражили су упутство којим угроженим храмовима да пошаљу: богослужбене 

одежде, свете сасуде и књиге.1023 

Будући да Угарска влада није била у могућности да санира штету на свим верским 

објектима разореним у рату, одговорила је позитивно на молбу патријарха Јосифа Рајачића 

1850. године, дозволивши му да се за помоћ обрати Руском Цару Николају I. У писменом 

__________ 
1014 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 235. 
1015 Владан Гавриловић, „Из пера патријарха Рајачића – тешка судбина православних цркава и манастира на 

територији српске Војводине“, у Српски покрет у Војводини и Револуцији 1848–1849. године (Зрењанин: 

Градска библиотека „Жарко Зрењанин“, 2018), 278–282. 
1016 Писмо протопрезвитера Василија Ковачића о архијерејском одјејанију Платона Атанацковића, АСАНУК 

МПА 279/1850. 
1017 Писмо Црквене општине у Паланци патријарху Јосифу Рајачићу (5. 12. 1853), АСАНУК МПА 1401/1853. 
1018 Исто, АСАНУК МПА 1401/1853. 
1019 Хонведи су били припадници мађарске краљевске војске. 
1020 „Писмо вршачког епископа Стефана Поповића архимандриту месићком Арсенију Шакабенти из 1848“, 

Гласник историјског друштва у Новом Саду књига XII, свеска 2 (1939): 82. 
1021 Писмо Михаила Фрачке протопрезвитеру Јакову Поповићу, АСАНУК МПА 524/105, 1849. 
1022 Треба знати да су Будим и Пешта кроз дугу историју егзистирали и развијали се као два одвојена града. У 

оба су живели Срби и имали своје цркве и црквене општине. Административна симбиоза ова два града 

догодила се 1872. године. Видети опширније: Динко Давидов, Споменици Будимске епархије (Београд: 

Просвета, Републички завод за заштиту споменика културе, Балканолошки институт САНУ; Нови Сад: Матица 

српска, 1990), 290. 
1023 Писмо Српске црквене општине у Пешти патријарху српском Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 247/1849. 



93 

обрaћању Рајачић је, између осталог, написао: „150.000 душа Сербскаго народа, лишанесја 

домов својих, лишанесја всјакаго одјенија, лишанесја всјакаго Богослуженија, наставленија и 

духовнаго утешенија“.1024 Том приликом патријарх је изнео податак да је у рату страдало 

више од 115 српских цркава и манастира, лишених свих потребних утвари и књига за 

богослужење.1025 Димитрије Руварац тврди да се Рајачић, чим је добио довољно информација 

о пострадалим српским храмовима у Револуцији 1948/49, обратио за помоћ руском 

Правитељствујушчем синоду. 1026  Тиме је потврдио своју брижност за српске храмове и 

његове свештенослужитеље. На молбу од 25. фебруара 1850. године одговорио му је 

митрополит новгородски и петроградски Никанор 22. априла 1852. Обавестио га је о 

прикупљеној помоћи, коју је послао преко протојереја Михаила Рајевског у Бечу. Вредност 

разних богослужбених и других предмета износила је 39.202 рубље, а црквених књига 5.444 

рубље. 1027  Србима су послали путире, дискосе, звездице, воздухе, покровце за сасуде, 

свештеничке и ђаконске одежде и разне друге предмете. 1028  Руварац посебно описује 

„палицу“,1029 која има исту функцију и значење као и надбедреник, само је четвороугаоног 

облика.1030 Тим „духовним мачем“, који представља и Христову науку, наоружан је црквени 

пастир у борби с Христовим непријатељима.1031 

Уз један архивски документ из 1850. године приложен је списак неопходних предмета 

за богослужење, за српске разорене и осиромашене храмове, које су послали Московљани. 

Испоручено је 30 Јеванђеља, 30 различитих црквених сасуда, 18 крстова и златни кивот. С 

обзиром на врсту материјала од којих су начињене, одежде су разврстане у три групе: од 

броката протканог златним и сребрним нитима, од броката са ситним сјајним украсима и од 

једноставне тканине. Одежде и сасуде добили су храмови у најугроженијим местима: 

Петрово Село, Госпођинци, Каћ и Ковиљски манастир. Манастир је добио и све неопходне 

богослужбене књиге, неколико икона, а дар из Русије игуману манастира Сави Стојчевићу и 

тројици јеромонаха лично је предао патријарх Јосиф Рајачић. 1032  Свештеничке одежде, 

сасуде и богослужбене књиге добили су још: Нови Сад,1033 Стари Бечеј, Кула, Надаљ, Ченеј и 

Жабаљ.1034 

__________ 
1024  Писмо патријарха Јосифа Рајачића упућено руском цару Николају I, РОМС М 4376. Према: Владан 

Гавриловић, „Из пера патријарха Рајачића – тешка судбина православних цркава и манастира Српске 

Војводине“, 278. 
1025 Исто, 278. 
1026 Д. Р., „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“, Српски Сион година XIII, бр. 18 (1903): 

567. 
1027 Д. Р., „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“, 567. 
1028 Исто, 568. 
1029 „Палица“ представља надбедреник сачињен од меког платна који симболише платно којим је Исус Христос 

после прања обрисао ноге својим ученицима. Према Јовану Фундулису, надбедреник је настао „по угледу на 

умивање ногу на Тајној вечери“. Стога је на њему извезен тај догађај, крст или икона Васкрсења, или лик неког 

светитеља. Видети: Црквено богословие или Црквесловие (Београд: 1860), 42; Никола Гр. Живковић, Наука о 

богослужењу, 15;  Јоанис Фундулис, Литургика I,  увод у свето богослужење (Краљево: Епархијски управни 

одбор Епархије жочке, 2004), 47. 
1030 У Русији надбедреник добијају заслужни свештеници и архимандрити, а у Српској Цркви, са архијерејским 

благословом, носе га архимандрити, протосинђели, старији и заслужни свештеници у управљању црквеним 

пословима, игумани и протојереји. Уколико је направљен од тврдог материјала надбедреник, као духовни мач, 

тада симболише и снагу Божију против сатанске силе, славу Христову и победу. Видети: Вукићевић, Ђ., 

Никола. Изјашњење свете Литургије, 23; Црквено богословие, 42; Беговић, Литургика, 36. 
1031 Д. Р., „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“, Српски Сион  година XIII, бр. 19 (1903): 

597. 
1032 Списак богослужбених предмета из Русије намењен осиромашеним српским храмовима, АСАНУК МПА 

876/1850. 
1033  Саборна црква посвећена Светом великомученику Георгију највише је оштећена од свих новосадских 

храмова. Штета је процењена на 95.433 форинти и обухватала је преко 73,8 одсто свеукупне штете на 

сакралним здањима у Новом Саду. Видети опширније: Гавриловић, Из пера патријарха Рајачића – тешка 

судбина православних цркава и манастира на територији српске Војводине, 279. 
1034 Писмо епископу бачком Платону Атанацковићу, АСАНУК МПА 657/1856. 



94 

Путеви којима је достављана помоћ из Русије били су различити, а српски патријарх 

није увек имао увид у садржај пошиљки. Очигледно, да би спречио њихову неравноправну 

расподелу и злоупотребу, настојао је о томе да прикупи довољно информација. Више пута од 

надлежних дијецезалних конзисторија тражио је да му доставе податке о садржају пакета, 

поклонима који су из Москве стизали пострадалим српским храмовима у области Србског 

војводства и Тамишког Баната. Са конзисторијалне седнице у манастиру Гргетегу, један 

такав допис патријарху прослеђен је августа месеца 1851. године.1035 Арадски и будимски 

духовни суд Рајачић је 22. априла 1852. године упознао с чињеницом да му је познато да им 

је барон Јерингер, заступник краљевског већа за Мађарску, предао три ковчега црквених 

сасуда и књига добијених од московских хришћана. Захтевао је детаљан извештај о садржају 

пошиљке и њеној испоруци храмовима. 1036  Контингент помоћи из Москве налазио се у 

Новом Саду, код епископа бачког Платона Атанацковића. Послао га је у Сент Андреју, 

будимском адвокату Павлу Којићу, сину свештеника Симеона Којића, пароха у Старом 

Врбасу, 1037  с намером да га даље проследи епископу Арсенију Стојковићу. О томе је 

обавестио патријарха Јосифа Рајачића. 1038  Још раније је Рајачић од владике Арсенија 

затражио да му пошаље информацију који му црквени сасуди недостају, како би могао да их 

добије.1039 

Молбе и жалбе о недостатку црквених сасуда и даље су пристизале патријарху из 

разних крајева. Парох цркве Успенија Пресвете Богородице у Шибенику Јован Шушић1040 и 

тутори, молили су Рајачића да буде милостив и пошаље им сасуде, одежду и Јеванђеље. 

Наводе да је црква у жалосном стању, а да је народ осиромашио.1041 Представници Црквене 

општине у Сенти1042 сматрали су се одбаченим и презреним. Оскудевали су у богослужбеним 

књигама и такође молили патријарха да им помогне. Наводе да су Руси септембра 1851. 

године Србима послали новчану и материјалну помоћ, али да су они од тога добили свега два 

фелона, два крста и Општи минеј.1043 

Списак места која су добила свештеничка одјејанија, сасуде и богослужбене књиге,  

отпремљен је из Карловаца епископу Платону Атанацковићу, 14. јуна 1854. године. Према 

њему, црква у Старом Бечеју добила је покровце, црква у Кули путир, кашичицу и дарак. У 

Надаљ је послат путир, црквама Св. Јована Претече у Новом Саду и Св. оца Николаја на 

Ченеју – дарак и воздух, а жабаљској цркви мањи дискос.1044 

Из писма упућеног из Карловаца епископу вршачком Емилијану Кенгелцу, у јуну 

1856. године, сазнајемо да су, приликом разматрања потреба цркве за богослужбеним 

одеждама, књигама и сасудима, установили да је црквеној општини Алибунар неопходан  

__________ 
1035 Допис са седнице конзисторије у манастиру Гргетегу, АСАНУК МПА 912/1851. 
1036  Допис патријарха Јосифа Рајачића арадској и будимској конзисторији (22. 4. 1852), АСАНУК МПА 

590/1852. 
1037 Павле Орбовић, „Павле Којић и Матица српска“, Траг година 7, књига 7, свеска 25 (2011): 194–205; Павле 

Орбовић, „Павле Којић и сеоба Матице српске у Нови Сад“, Свеске за историју Новог Сада свеска 13, (2012): 64–67.   
1038 Писмо епископа бачког Платона Атанацковића патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 1366/1853. 
1039 Писмо патријарха Јосифа Рајачића епископу будимском Арсенију Стојковићу, АСАНУК МПА 1352/ 1853. 
1040 Свештеника Јована Шушића у Аутобиографији помиње епископ Никодим Милаш. У књизи наводи да је 

науку вере слушао у Бовановој школи, „коју је тобоже предавао тадашњи шибеначки православни парох Јован 

Шушић“ и коме је посао предавача био досадан. Поред вршења своје свештеничке дужности Јован Шушић је 

неко време радио и као професор у задарској богословији. Видети: Никодим Милаш, Аутобиографија, студије, 

чланци (Београд – Шибеник: Истина, 2005), 17–18; Предраг Пузовић, „Задарска богословија“, Српска теологија 

у двадесетом веку: истраживачки проблеми и резултати књига 10 (2011): 281.  
1041 Писмо пароха Јована Шушића и тутора цркве Успенија Пресвете Богородице у Шибенику патријарху 

Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 1389/1853. 
1042  Поред Сенте, у Сегединском протопрезвитерату највише су страдале цркве у Ади и Молу. Видети: 

Гавриловић, „Из пера патријарха Рајачића – тешка судбина православних цркава и манастира Српске 

Војводине“, 280.  
1043 Писмо Црквене општине у Сенти патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 1394/1853. 
1044 Допис епископу бачком Платону Атанацковићу са списком места која су добила помоћ, АСАНУК МПА 

657/1856. 



95 

један већи и два мања дискоса, кашичица и свештеничко одјејаније, а Кисачу и Старој 

Молдавији (Румунија): путир, два мања и један већи дискос, звездица и кашичица.1045 Сасуди 

су били неопходни и варадинској градској капели. Генералица Марија од Маина, рођена 

Клаић, поклонила је: стари путир, два сребрна кандила, кадионицу, два крста од којих један 

плехани, сребрни тањир за часну трпезу, сребрну и лимену кашичицу за причешћивање, 

копље, сребрни покривач за просфоре, кутију за чување Дарова за болесне, три круне са 

престоних икона, Јеванђеље, три свилене завесе и убруса и стари свилени покровац за 

налоњ. 1046  Међутим, седам година касније, капелу у војном гарнизону у Петроварадину 

обишао је карловачки презвитер Павле Николић и обавестио његову светост да је храму 

неопходан већи путир за причешће, јер је свештеник при причешћивању принуђен да више 

пута у њега долива вино, што је противно црквеном правилу.1047 Такође, неопходни су кивот 

и кутијица за чување честица за причешће болних. У писму се помиње Јеванђеље које се „по 

уставу наше православне Цркве не би могло при богослужењу употребљавати“, због 

поцепаних листова. 1048  Један каснији допис карловачком презвитеру Павлу Николићу, 

датиран 29. маја 1861. године, сведочи да су за гарнизонску капелу у Варадину обезбеђени: 

путир, дискос, звездица, копље, кивот, кашичица, кутијица за чување честица за болне, мала 

кашичица, воздух, два дарка и свештеничка одежда. Сасуде је требало накнадно 

освештати,1049 а њихова вредност износила је 416 аустријских форинти.1050 

Можемо на крају са сигурношћу констатовати да су на недостатак или потпуни 

губитак црквених сасуда, свештених одежди и других предмета неопходних за богослужење 

утицале, пре свега, последице неповољних околности у којима су живели Срби. Суштински 

гледајући, тај проблем није захватио цео простор Карловачке митрополије, већ само 

сиромашније крајеве и оне обухваћене ратним сукобима. Потпуно је јасно да је озбиљније 

девастирање или рушење цркава у појединим местима условило прекид богослужења, на 

краћи или дужи период. Решавању тог проблема допринеле су везе са Русијом, која је имала 

развијену индустрију богослужбених предмета и одакле је и пристизала највећа количина 

неопходне помоћи. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
1045 Писмо епископу вршачком Емилијану Кенгелцу, АСАНУК МПА 657/1856. 
1046 Списак црквених предмета генералице Марије од Маина варадинској капели, АСАНУК МПА 126/1857. 
1047 Ово је један од ретких случајева где имамо забележену праксу накнадног додавања обичног вина у путир. 

Лазар Мирковић стоји на становишту да се „осим топлоте, не сме доливати вино“, а у својој књизи Како се 

служи Света Литургија епископ тимочки Мелентије наводи да је после освећења доливање у путир обичног 

вина „за осуду“. Међутим, литургичар Јован Фундулис сматра да то свештеник може учинити „без страха да ће 

погрешити“. Професор Трембелас је мишљења да је та забрана „новијег доба“ и вероватно настала под утицајем 

римокатоличке теологије и става Томе Аквинског. Видети: Л. Мирковић, Православна литургика..., први општи 

део, 116; Епископ тимочки Мелентије хиландарац, Како се служи Света Литургија? (Липовац: манастир 

Светог Стефана, 2008), 133; Патријарх Павле, „Како поступити када причесника има много, а Светог причешћа 

мало“, у Да нам буду јаснија нека питања наше вере III (Београд: Издавачки фонд Српске православне цркве 

Архиепископије београдско-карловачке, 2010), 271.  
1048 Извештај свештеника Павла Николића патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 566/1860. 
1049 Допис презвитеру Павлу Николићу, АСАНУК МПА 540, 1861. 
1050 Извештај о вредности направљених црквених сасуда златара Јована Пециковића, АСАНУК МПА 771/1861. 



96 

Д. Покретање производње и продаја црквених предмета  

неопходних за богослужење 

 

Превазилажењу недостатка свештених сасуда и одежди у Карловачкој митрополији 

допринели су, између осталог, индустријски произвођачи и трговци богослужбених 

предмета, икона и иконостаса, по узору на Русију и Римокатоличку цркву. 1051  Међутим, 

радионице тог типа представљале су истовремено и потенцијалну опасност, јер су често 

нудиле производе сумњивог порекла и квалитета, који по свом облику и типу нису у потпу-

ности одговарали православном духу.1052 Таквих примера било је много. С друге стране, ку-

пци, првенствено свештеници, нису имали широк избор, већ су на прилично скученом 

тржишту били принуђени да купују јефтине моделе, најчешће од Немаца и Јевреја. При томе, 

примећено је да су одежде скројене по „непрописаној форми”, а путир и дискос по узору на 

римокатоличке. 1053  На пример, дискос је био раван као римска патена, 1054  прилагођен 

хостији, а не удубљен за правилно постављање Агнеца и осталих честица из просфоре. 1055  

За једног од познатијих произвођања црквених сасуда сматран је Јован Пециковић, 

адиђарџија,1056 власник две трговине у здању Царског руског конзулата и Главној улици број 

2271057 у Земуну.1058 Сачуван је уговор о изради сасуда за гарнизонску капелу у Петровара-

дину, који је са њим склопио протопрезвитер Лазар Савић из Земуна.1059 Према достављеном 

налогу, Савић је 10. маја 1860. године поднео списак и цену израде потребних сасуда.1060 Тим 

поводом, Пециковић се писмено обратио српском патријарху Јосифу Рајачићу, обавештава-

јући га о изради путира величине три чајника, за причешће 600 верних. Сматрао је да путир 

треба да буде ужи и виши, јер тада је свештенику олакшано држање у руци, са мањом веро-

ватноћом да причешће проспе. Његова цена износила је 600 форинти.1061  

Очигледно је да се Пециковић добро разумео у изглед и квалитет сасуда, узимајући у 

обзир да је у писму патријарху навео да се Дарови за причешће болних не чувају у 

посребреној већ у позлаћеној посуди, каква би требало да буде и кашичица за причешће. 

Поред тога, посребрени сасуди су лошијег квалитета, временом оксидирају и као такви могу 

да нашкоде људском здрављу. С тим у вези, интересовало га је патријархово мишљење, а 

истовремено га је обавестио и о намери да убрзо заврши и богато украси ручни крст који ће 

му послати како би могао да се увери у квалитет рада.1062  

Тешко је проценити у којој мери је Пециковић црквеним сасудима снабдевао цркве у 

Карловачкој митрополији. Међутим, једно је сигурно. Њихова производња била је 

профитабилан посао, па су их трговци, ради боље зараде, куповали и препродавали. 

Продавницу црквених сасуда у Земуну имали су Витомир Марковић и Иван 

Павловић. Снабдевали су парохијске цркве у Карловачкој митрополији и БиХ, инсистирајући 

на њиховом православном изгледу, насупрот производима које су нудили галицијски Јевре-

__________ 
1051  Ј. Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“ (докторска 

дисертација, Филозофски факултет Београд, 2013), 13. 
1052 Л. Богдановић, „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“, Српски Сион година IV, бр. 28 (1894): 435. 
1053 Јеромонах Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, Српски Сион година IV, бр. 20 (1894): 310. 
1054 Патена (плитица) је ковани тањир за св. тело у Римокатоличкој цркви. Види: Fran Barac, Liturgika (Zagreb: 

1908), 58. 
1055 Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, 310. 
1056 Занатлија који израђује скупоцене и богато украшене предмете, јувелир. 
1057 Писмо Јована Пециковића патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 598/1860. 
1058 Ненад Предојевић, Друштво за Српско народно позориште – Нови Сад (1861–1941), (Нови Сад: Архив 

Војводине, 2016), 422. 
1059 Допис царско краљевске српско-банатске земаљске генерал команде, АСАНУК МПА 962/1860. 
1060  Писмо протопрезвитера Лазара Савића патријарху Јосифу Рајачићу (10. 5. 1860), АСАНУК МПА 

596/1860. 
1061 Писмо Јована Пециковића патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 598/1860. 
1062 Исто, АСАНУК МПА 598/1860. 



97 

ји1063 из западне Украјине. Продавали су богослужбене предмете из домаћих и аустроугар-

ских радионица, а и целивајуће иконе, црквене књиге и сасуде увезене из царске Русије.1064  

Много више поверења свештеници су имали у сарајевског златара Јова 

Митричевића,1065 који је израђивао све врсте црквених сасуда од метала, злата и белог сребра 

у „чисто православном стилу“.1066  Нудио их је по знатно нижим ценама од, на пример, 

сличних радионица у Бечу1067 и Пешти.1068 Црквеним општинама препоручивана су, такође, 

његова кандила и путири.1069 

Међу најпознатијим трговцима богослужбених предмета у Новом Саду био је Ђорђе 

Ивковић. Почетком осме деценије XIX века, приметио је да су српским црквама неопходне 

књиге и богослужбени предмети и пре свега нашао је у томе личну материјалну корист.1070 

Постао је ортак познатог новосадског књижара Луке Јоцића, захваљујући коме је трговао 

широм Карловачке митрополије, 1071  између осталог, целивајућим иконама и иконама на 

платну.1072 Јоцић и Ивковић куповали су богослужбене предмете од новосадских трговаца 

Лудвига Тауша и Милутина Соколовића и даље их препродавали.1073 Тауш је у Новом Саду 

имао „Позлатарски атеље за српску православну црквену уметност“. Црквеним општинама 

нудио је украшавање храмова, напомињући да има „на продају по умереној цени један готов 

лепо израђени Христов гроб“.1074 У својој понуди имао је плаштанице, затим дрвене, лимене 

и позлаћене месингане рипиде и друге црквене сасуде.1075 Продајом богослужбених предмета 

бавила су се и двојица млађе брађе Ђорђа Ивковића, Милан и Никола, који су неко време 

један другом били конкуренција.1076  

У црквеној периодици с краја XIX и почетка XX века наилазимо на огласе у којима 

Милан Ивковић „препоручује своју радњу као најбогатије стовариште богослужбених 

предмета и икона у Новом Саду.1077 У једном огласу изричито је наглашено да су његови 

производи израђени „по строго нашем црквено православном типу, а поготово иконе.1078 

Црквене сасуде, одежде, крстове, рипиде, барјаке, балдахине, чираке, Јеванђеља и полијелеје 

продавао је, не само по Карловачкој митрополији, него широм Балкана и Америке.1079  

Ђорђе Ивковић значајно је помогао оснивање продавнице црквених утвари и 

најмлађем брату Николи.1080 Ова продавница постала је чувена у целом српству.1081 Налазила 

__________ 
1063 В. Даутовић, „Уметност и литургијски ритуал: богослужбени предмети у српској визуелној култури 19. 

века“ (докторска дисертација, Филозофски факултет Београд, 2020), 295–296. 
1064 Исто, 297. 
1065  Јово Митричевић је извршио позлату јабуке и крста за звоник Саборне цркве у Сарајеву, завршене и 

освећене 1872. године. Видети опширније: Хаџи Максо Деспић, „Постанак наше цркве у Сарајеву“, Политика 

година XXXVIII, бр. 11776 (1941): 18. 
1066 Богдановић, „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“, 436. 
1067 У другој половини XIX века Аустроугарска је настојала да одржи водеће место у индустријској производњи 

предмета примењене уметности. Беч је преузео примат западноевропских дворова у време појаве нових 

трендова у уметности. Видети: Damir Tadić, „Livnoer Arbeit“, Cleuna godina II, br. 2 (Livno: Franjevački muzej i 

galerija Gorica, 2017), 153. 
1068 Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, 309. 
1069 Богдановић, „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“, 436. 
1070 Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“, 23. 
1071 Исто, 24. 
1072 Исто, 26. 
1073 Исто, 28. 
1074 Лудвиг Тауш „Позлатарски атеље за српску православну црквену уметност“, Српски Сион година IV, бр. 13 

(1894): 208. 
1075 Исто, 208. 
1076 Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“, 40. 
1077 Исто, 51. 
1078 „Творница српско-правосл. црквених утвари Милана Ивковића у Новом Саду“, Српски Сион година X, бр. 

40 (1900): 660. 
1079 Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“, 37. 
1080 Исто, 30. 
1081 Исто, 40. 



98 

се у Дунавској улици у Новом Саду, 1082  а сматра се да је отворена 1897. године. 1083 

Асортиман производа био је обиман и обухватао је све што је било неопходно за опремање 

храма, црквено богослужење, обреде 1084  и приватну побожност српског грађанства. 1085 

Појављујући се као ктитори и приложници храмова, они су директно утицали на њихово 

„обликовање визуелног идентитета“, а тиме и своје православне хришћанске заједнице.1086  

У последњој деценији XIX века појављује се први предлог за покретање производње 

црквених сасуда у оквиру Цркве у Карловачкој митрополији. Јеромонах Доситеј из 

Горњокарловачке дијецезе сматрао је да, поред Српске манастирске штампарије, Црква треба 

да има и српску манастирску радионицу црквених утвари, икона и свећа.1087 Предложио је да 

буде у неком манастиру, одакле би свима било омогућено снабдевање квалитетним 

производима и по нижој цени. Као пример успешне производње свештених сасуда навео је 

грчке, светогорске, руске и бугарске манастире. 1088  Поред свега, изражавана је нада у 

могућност да фрушкогорски манастири постану попут руских и да се у њима штампају 

црквене књиге, сликају свете иконе, везу плаштанице, воздуси, барјаци, одежде,1089 израђују 

црквени сасуди.1090 Сматрано је да би добре везиље требало да шију свештеничке одежде, па 

би тад новац од продаје остајао Србима.1091  Предложено је отварање посебног завода за 

израду икона.1092  

У вези с напред изложеним, значајно је поменути, вероватно прву, молбу једног лаика 

који је затражио благослов за отварање продавнице црквених сасуда и других богослужбених 

предмета намењених целој Карловачкој митрополији. Упутио ју је Синоду 1895. године Лука 

Алексијевић из Новог Сада,1093 трговац иконама1094 напоменувши при томе да би радила под 

искључивим надзором српског патријарха и Светог архијерејског синода. Патријарх Георгије 

Бранковић је обавестио надлежну бачку конзисторију, да је захтев одбијен.1095 

__________ 
1082 Данас кућа у дунавској Улици број 27. Сравни: Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе 

Ивковића у Новом Саду“, 49. 
1083 Исто, 49. 
1084 Исто, 53–54. 
1085 Исто, 54. 
1086 Исто, 55. 
1087  С тим у вези је и појава производње неквалитетних свећа, која је била узела маха у Карловачкој 

митрополији у XIX веку. Указивано је да у неким храмовима горе свеће од нечистих примеса: каменог угља, 

парафина или стеарина, аустријске смоле и друго. Инсистирало се на томе да буду од чистог воска, јер српска 

Црква при богослужењима и другим свештеним обредима чува благочестиви обичај древности, чистоту учења, 

светост праве Христове Цркве, оригиналност и конзерватизам, којима се само православље може поносити. 

Истакнут је пример Русије, чији су архијереји указом свештенству и народу строго забранили да у храмове 

доносе „нечисте и фалсификоване“ свеће. Архијерејима и свештенству је предлагано да што пре стану на пут 

том злу и отклоне опасност која је запретила „опстанку чисте воштанице“. Уместо да их купују у Љубљани и 

код других произвођа, боље би било да лицидери израђују воштанице, а новац да остаје Србима. Видети: Л. 

Богдановић, „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“, 435–437; Златоје, „Је ли дозвољено да се у 

православној цркви употребљавају поред воштаних друге какве свеће?“, Српски Сион година III, бр. 43 (1893): 

680–683. 
1088 Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, 309. 
1089 Богдановић, „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“, 436. 
1090 Исто, 437. 
1091 Нема сумње да је за ове предлоге знао и архимандрит Георгије Летић, пре него што је постао Епископ 

темишварски (1903–1931) и касније банатски (1931–1935). Сматрао је да би било корисније да се монаштво 

фрушкогорских манастира, уместо економијом, бави више књигом и другим пословима. Предлагао је да, на 

пример, у манастиру Беочину буде сликарска школа за црквено живописање и иконопис, манастир Раковац 

књижевни центар са књиговезницом и штампаријом, Велика Ремета да се одреди за женске ручне радове, 

шивење свештених одежди, мантија и камилавки, а Шишатовац за производњу воштаница. Видети опширније: 

Георгије Летић, Дневник (Гргетег: Српски православни манастир Гргетег, 2019), 14–15. 
1092 Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, 309. 
1093 Писмо патријарха Георгија Бранковића бачкој конзисторији, АСАНУК МПА 392/1895. 
1094 Бањац, „Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“, 69. 
1095 Писмо патријарха Георгија Бранковића бачкој конзисторији, АСАНУК МПА 392/1895. 



99 

Кад је реч о производњи и испоруци свештених предмета неопходних за 

богослужење, руски утицај на простору Карловачке митрополије није престајао, а видљив је 

из следећег примера. Преко огласа објављеног у „Српском Сиону“ 1899. године позвани су 

православни српски потрошачи из свих крајева да се упознају са производима, ценом, 

условима и начином поруџбине црквених утвари, одјејанија и Јеванђеља. Нудили су их 

трговци предузећа основаног 1792. године1096 Ј. В. Вашалијев и И. А. Слонов у Москви, 

којима је титулу дворског лиферанта1097 доделио лично црногорски књаз Никола I.1098 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
1096 „Oглас“, Српски Сион година IX бр. 9 (1899): 144. 
1097 Дворски лиферант је титула, односно посебна врста признања и захвалности, додељивана компанијама које 

годинама снабдевају одређеним производима или услугама. У овом случају титулу је руским трговцима 

доделио црногорски књаз Никола. 
1098 „Oглас“, 144. 



100 

Ђ. Проблем рецепције неканонских икона  

 

Црквени барок и неокласицизам,1099 који се након Велике сеобе Срба незаустављиво 

ширио и потиснуо средњовековно византијско сликарство, условио је крупне промене у 

српској архитектури и сликарству1100 на подручју Карловачке митрополије. Током XVIII и 

XIX века евидентна је појава великог броја икона урађених по узору на западне. Премда 

ослањање на традицију, старо духовно наслеђе и визaнатијску цивилизацију нису у 

потпуности нестали,1101 Црква није могла да заустави промене и новине које ће условити 

појаву иконографије западног типа.1102 То је проузроковало стварање дилеме православности 

црквеног сликарства, како од стране лаика, тако и од активних ликовних стваралаца. 

Потоњима је поготово било стало да у XIX веку „себе у српској јавности не прикажу као 

отпаднике од правоверне уметности православља, већ као њене бранитеље и одане 

заступнике“.1103 Међутим, у духовном животу Карловачке митрополије увелико је већ било 

покренуто питање поштовања неправославних икона.1104  Међу првима који су упозорили 

духовну власт на овај проблем, био је епископ горњокарловачки Евгеније Јовановић. 

Обраћајући се карловачком патријарху Јосифу Рајачићу 1852. године, он пише да Срби 

купују и клањају се „римским иконама“, док јерархија о томе ћути.1105 О истом проблему 

Јовановић је две године раније писао у Будим, епископу Платону Атанацковићу. За владику 

Евгенија било је недопустиво и за Цркву срамотно да о том проблему путем штампе 

расправљају световњаци.1106 Конкретно, мислио је на чланак објављен 15. марта 1852. године 

у новосадском листу „Јужна пчела“, у коме се помиње да многи хришћани око Будима у 

својим православним домовима имају иконе „римске цркве“. Непотписани аутор се пита да 

ли би католички свештеници допустили да њихови верници у кућама држе православне 

иконе и моле се пред њима?1107 Излаз из настале ситуације Евгеније је видео у оснивању 

посебног фонда из којег би се финансирало штампање икона, а новац обезбедио из уведеног 

пореза архијерејима и манастирима.1108 Овај предлог највероватније није прихваћен, јер су 

реакције на неправославну уметност настављене.  

Епископ горњокарловачки Теофан Живковић позивао је народ на опрез при куповини 

икона и разних морално-поучних књижица штампаних латиничним писмом, које не 

одговарају православном обреду и укусу.1109  

__________ 
1099 Неокласицизам означава стилску струју у европској уметности која је обухватала епоху од средине XVIII 

па, званично, до краја друге деценије XIX века, премда је продужена за десетак година у неким деловима 

Европе. Видети подробније: Предраг Драгојевић, Елементи неокласицизма (Београд: Патронплус, 2001), 7. 
1100 Прибислав Симић, Црквена уметност (Београд: Задужбина Хиландара, 2000), 351. 
1101 Медаковић, Барок код Срба, 21. 
1102 На овом месту треба нагласити да је током барока умногоме измењен стил иконописања, о чему је писао 

историчар уметности др Бодин Вуксан (1955–2012), изузетан познавалац развоја православне и католичке 

богословске мисли. Доказао је да је „барокизација“ потекла са Кијевске духовне академије, места духовног 

образовања низа генерација српског свештенства. Украјинска црква, изложена унијаћењу, променила је 

временом свој однос према богослужењу. Подлегнувши католичком утицају, фаворизује њихов спољашњи сјај 

литургијског обреда и схоластички начин резоновања. Видети подробније: Весна Гајић, „Српска барокна 

побожност – преплитање истока и запада“, Летопис Матице српске година 194, књига 501, свеска 3 (2018): 

361–365. 
1103 Медаковић, Барок код Срба, 41. 
1104 На овај проблем осврнула се, такође, у докторској дисертацији и Јелена Бањац. Видети: „Радионица и 

трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду“, 107–115.  
1105 Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића патријарху српском Јосифу Рајачићу, АСАНУК 

МПА 489/1852. 
1106 Исто, АСАНУК МПА 489/1852. 
1107 Д., „Нови Сад“, Јужна пчела година II, број 22 (1852): 85–86. 
1108 Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића патријарху српском Јосифу Рајачићу, АСАНУК 

МПА 489/1852.  
1109  Теофан Живковић, „Посланица свештенству и народу у Плашком, 1. септембра 1886“, у Јован барон 

Живковић, Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 490. 



101 

Епархија пакрачка, 12. фебруара 1887. године, издала је две забране о куповини књига 

у којима су илустрације „изображене по начину римске цркве“. Прва је Платона 

Атанацковића, Апостоли и еванђеља у празничне и недељне дане преко целе године, са 

преводом српским и са више одабраних слика из св. писма, а друга Приповетке из старог и 

новог завета са тридесет слика.1110 

Да је реч о акутном проблему тог времена сведочи чињеница да је прешао и границе 

Карловачке митрополије. Митрополит дабробосански Сава Косановић, 29. новембра 1883. 

године, из Сарајева је упутио окружницу парохијском свештенству у којој наређује да се без 

архијерејског благослова у цркву не примају и не уносе богослужбене књиге, иконе и литије 

„које долазе из подозриве стране“.1111 И његов наследник на митрополијској катедри, Ђорђе 

Николајевић, окружницом од 7. априла 1888. године, скренуо је пажњу народу да не купују и 

не усносе у куће иконе1112 „које не одговарају духу и учењу Православне Цркве“ нити да 

„освећују иконе на којима нема одобрења и печата надлежне духовне власти“.1113 У вези с 

неправославним иконама, архиепископ цетињски и митрополит Црне Горе Митрофан Бан 

(1885–1920) 1114  издао је посланицу. 1115  Архиепископ београдски и митрополит српски 

Михаило је 1889. године свим црквама и манастирима проследио циркуларно писмо о 

забрани употребе икона „католичког и унијатског изгледа”.1116 Садржај расписа експлицитно 

потврђује да су се у Србији, такође, појавили трговци, књижари и разносачи неправославних 

икона. Свештеници су упозорени да их не уносе у цркве и куће. Занимљиво је да су том 

приликом наведени знаци на основу којих је могуће препознати неканонску икону: потпис на 

„страном језику“, светитељи су обријане главе, или с брадом и обријаним теменом на врху 

главе, у другачијој одежди, тела у клечећем положају, са склопљеним длановима.1117  

Поред архијерејских, погледајмо још неке реакције на овај феномен. Вредан пажње је 

коментар уредника „Српског Сиона” Саве Петровића, који је неканонске иконе 

окарактерисао као „зло које нам из потаје поткопава наше православље у неким 

крајевима”. 1118  Истичући да је у српским домовима све више светих икона римског и 

унијатског типа, позвао је свештенике, учитеље и родољубе да чувају народ „од те отровне 

бољке” као претње православљу.1119 Петровићев коментар објављен је као додатак тексту 

„Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“, којега је 

непознати аутор написао на празник Благовести 1891. године.  

Битно је истаћи да текстописац, очигледно солидног богословског образовања, 

феномен разматра са светописамског, светопредањског и светоотачког аспекта, чему управо 

и треба да буду сагласне иконе. Јер, подвлачи, „само у том случају уметник се никада неће 

огрешити о догматику, црквену историју, литургику и символику наше цркве”.1120 Мишљења 

__________ 
1110 Г-ч, „Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“, Српски Сион година I, бр. 

19 (1891): 295. 
1111 „Конзисторијалне окружнице“, Источник (1887): 29. 
1112 „Окружница митрополита Дабро-босанског Ђорђа Николајевића пречасном свештенству, благочестивим 

црквеним српским општинама и народу Дабро-босанске Епархије“, Дабро-босански источник година I, бр. 6 

(1888): 91. 
1113 Пузовић, Српска православна епархија Дабробосанска – шематизам, 50. 
1114 Заслугом Митрофана Бана у потпуности је реорганизована Српска Црква у Црној Гори. Увео је духовни 

суд, унапредио црквену просвету, решио материјални положај парохијског свештенства. Објављене су му 

књиге: Седам тајни Новога завјета (1896), Свепомоћно упутство о исповиједи за свештенство и народ (1898), 

Кратки црквени устав за свештенике и ученике Богословско-учитељске школе (1901), Бесједе (1999). Видети: 

Вуковић, Српски јерарси..., 321. 
1115 Г-ч, „Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“, 295. 
1116 „Распис о забрани употребе икона католичког и унијатског изгледа“, у Уредбе и прописи Митрополије 

београдске 1877–1893, 209. 
1117 Исто, 209. 
1118 Г-ч, „Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“, 292. 
1119 Исто, 292. 
1120 Исто, 292. 



102 

је да су неукост, наивност и полупросвећеност слојева српског народа довели до куповине 

таквих икона које не треба поштовати, јер су уметничка фантазија сликара и умножаване без 

надзора и цензуре.1121  

Наведени знаци за распознавање икона сумњивог порекла наводе нас на закључак да 

је аутор знао за одлуку митрополита Михаила, али у извесном смислу свој став конкретизује 

и проширује: натпис на латинском и немачком језику, коленопреклони положај светитеља са 

склопљеним длановима руку, лик без браде или обријаног темена, обучен у сакос пре 

његовог званичног увођења у употребу,1122  а не у фелон. Затим, Свети Сава без ореола, 

обливање уместо трикратног погружења Христа на икони Крштења.1123 Указао је, такође, на 

велику разлику свештених икона насталих у новије време у поређењу с онима „из атонске и 

старе византијско-српске школе”. 1124  Позвао је све трговце иконама да, у интересу 

православља и српства, убудуће продају само оне израђене у духу наше Цркве.1125   

На неправославност икона у приватним кућама укратко се осврнуо и свештеник 

Младен Јосић, 1126  изразивши наду да ће црквена власт стати на пут овом „иноверном 

наметању“.1127  

Емил Степанов, парох у Тителу, пред Божић 1891. године пише да се лично уверио да 

иконе у многим домовима подсећају на римокатоличке, са латиничним су потписима, 

неправилно исписаним речима на црквенословенском језику и да не одговарају духу српског 

православља. 1128  Најчешће их продају на недељним и годишњим сајмовима, док 

православних икона нема у продаји.1129  

Са критикама је настављено и касније ,уз прозивање свештеника што су у незнању од 

лаика на поклон примали такве иконе и чували у цркви. 1130  Указује се и на постојање 

живописа са елементима западног сликарства.1131 Предлагано је отварање посебног завода за 

израду икона, да Срби не би куповали подметнуте „унијатске”.1132  

Изречене критике свакако би могле да буду одговор и природна реакција на поменута 

упозорења. Међутим, изненађује изостајање коментара на ставове свештеника Јована 

Вучковића, који се својим критичким освртима и оценама истакао на пољу црквене 

уметности. Погледајмо их изблиза. 

Као очигледан пример сликања неправославних икона Вучковић је навео руског 

сликара Василија Верешчагина. 1133  Сматрао је да су његова дела „Света породица” и 

„Ускрснуће Христово”, урађени у „западном духу” и „за западни свијет”.1134 Стога их је, 

__________ 
1121 Исто, 293. 
1122 Аутор је навео да су сакос у употребу увели грчки императори у V веку. Међутим, постоје мишљења да је 

ова архијерејска одежда настала у VI или IX веку. Најстарије представе са сакосом датирају из XI века, а први 

га је поменуо каноничар Теодор Валзамон. Видети: Мирковић, Православна литургика... општи део, 130. 
1123 Г-ч, „Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“, 294–295. 
1124 Исто, 295. 
1125 Исто, 295. 
1126 Младен Јосић, „Иконе у српско-православној цркви старо-бечејскоj“, Српски Сион година I, бр. 22 (1891): 

343–345; бр. 23 (1891): 361–363. 
1127 М. Јосић, „Иконе у српско-православној цркви старо-бечејскоj“, Српски Сион година I, бр. 23 (1891): 363. 
1128 Емил Степанов, „Неправославне иконе у православним српским кућама“, Српски Сион година I, бр. 52 

(1891): 836.  
1129 Исто, 836.  
1130 Јеромонах Доситеј, „Потреба црквене индустрије“, 309–310. 
1131 Исто, 310. 
1132 Исто, 309. 
1133 Василије Вершчагин, руски сликар рођен у Череповцу у Русији 1842. године, а преминуо 13. априла 1904. у 

Кини. Његове слике биле су подвргнуте оштрој критици руске јавности и о њима су се негативно изјашњавали 

како црквени, тако и нецрквени листови и руски народ. Видети: Јован Вучковић, „Верешчагинове слике“, 

Истина година I, бр.1 (1886): 105–107; Јован Вучковић, „Верешчагинове слике“, Истина година I, бр. 2, 120–

122; Јован Вучковић, „Верешчагинове слике“, Истина година I, бр. 3, 135–138. 
1134 Вучковић, „Верешчагинове слике“, 107. 



103 

уместо у Русији, изложио у Бечу.1135 Овом расправом Вучковић је упозорио на опасност 

штетног утицаја западне културе на српски простор, као и склоност српског народа да без 

расуђивања прихвата „сваки покрет западног свијета“.1136 Последице тога видео је у нестанку 

многих народних обичаја и паду религиозности српског народа.1137  

Свој православни став према црквеној уметности и сликарству Јован Вучковић је још 

снажније изразио у књизи „Главнији моменти из историје хришћанске ставрографије“. 

Написао га је као професор богословије у Задру 1889. године. На ово дело скренуо је 

својевремено пажњу и литургичар Лазар Мирковић. У одељку „Сликање св. крста 

(ставрографија)“, у првом општем делу Науке о богослужењу, на четири странице скраћено 

је приказао проблематику крста, позивајући се притом шест пута на Вучковићев рад.1138 

Значајно је да је Вучковић овом студијом показао да изврсно познаје, како православну 

руску, тако и римокатоличку литургичку литературу XIX века. Дајући историјски пресек 

настанка и развоја најзначајнијег хришћанског симбола, крста, Вучковић се, као истински 

православни теолог, кроз цео рад држао Светог Писма и Светог предања, указујући на све 

последице одступања од канона и учења Светих отаца Цркве. Овај српски богослов 

констатовао је једну врло важну особеност православног сликарства – сталност, 

непромењивост типа, која досеже чак до детаља. На рачун тога биће упућени приговори „о 

стагнацији” и „византијском мртвилу” 1139  православне Цркве, са чиме се Вучковић није 

сложио. Сматрао је да „црква није академија уметности”, да је за њу ликовна уметност 

„средство за подизање побожности у народу” и „представљање својих узвишених идеја, 

свога непромењивог учења”.1140  Циљ иконе је да васпитава побожна осећања верних. 1141 

Православна Црква сликарство назива божанским и не може му бити противна. Вучковић 

уметности даје литургијски смисао тиме што се сликар, полазећи на „јеванђељску проповед” 

бојама, са кичицом у руци мора покоравати Цркви као и сваки проповедник речи Божије.1142  

У главне узроке који су довели до појаве икона „које не проповедају науку, ни дух, ни 

предање православне цркве”1143 Вучковић је, пре свега, навео школовање српских сликара на 

западу и увоз икона путем поклона, на које црквена власт није у довољној мери обратила 

пажњу.1144 Без обзира на указане аномалије, био је убеђен у неодступање Цркве  у сликарству 

од њеног предања.1145 

Знање, истраживачки дух, жељу да оправда конзерватизам, прошири уска схватања у 

посматрању и поимању хришћанске уметности и објасни канонску исправност, односно 

неисправност иконе, Вучковић је показао у студији „Пред иконом крштења Христовог или 

цртица из иконографије”. Свестан ауторитета руске богословске мисли и књижевности и 

других аутора који говоре да је Света тајна крштења дозвољена „поливањем или 

шкропљењем само у крајњој нужди, као изузетак из општег правила”,1146 аутор појашњава 

тај став да и поред тога Црква није била благонаклона према њему мада му „није одрицала 

благодатну силу”.1147 Сматрао је да се „не може свако крштење обавити обливањем“, као што 

ни свако крштење не може обавити лаик, него само у одређеним околностима.1148 У страху 

__________ 
1135 Исто, 107. 
1136 Вучковић, „Верешчагинове слике“, Истина година I, бр. 2 (1886): 121. 
1137 Исто, 121. 
1138 Мирковић, Православна литургика, општи део, 171–175. 
1139 Јован Вучковић, Главнији моменти из историје хришћанске ставрографије (Задар: 1890), 41. 
1140 Исто, 41. 
1141 Исто, 50. 
1142 Исто, 42. 
1143 Исто, 45. 
1144 Исто, 45. 
1145 Исто, 46. 
1146 Јован Вучковић, Пред иконом крштења Христовог или Цртица из иконографије (Нови Сад: 1891), 9. 
1147 Исто, 12. 
1148 Исто, 13. 



104 

да обливање не постане „правило“ и заборави се пракса погружавања, Вучковић одлази у 

другу крајност: уколико на икони не може да се прикаже акт погружења, онда не би требало 

показивати ни акт поливања.1149 Успротивиo се таквој икони следећим речима: „Да сам ја 

сликар, тешко да би икад сликао акт полијевања (...) Полијевање је (...) пуно језе, али у тој 

јези има нешто што човијека гони на смијех. Тако ја мислим и осјећам”, додајући да 

православна Црква не може допустити да на њеној икони добија израз оно „што она не учи, 

што она неће”.1150 

 Нешто либералнији став од Вучковића имао је свештеник Младен Јосић, који је дао 

опис седам празничних икона сликара Уроша Предића у цркви у Старом Бечеју.1151 Према 

његовом уверењу, свако ће тешко згрешити ако не дозволи „да кроз врата црквеног 

конзерватизма улази сликар са својим заносом слободно и онда кад носи собом и осећај 

верски и догматику, црквену историју и символику наше цркве”.1152 Уколико, на пример, 

сликарски занос представи Светог Саву у златотканом сакосу, или Светог Николаја у 

простом фелону, а Јована Крститеља „са строгим погледом и руком претње”, у томе нико не 

треба да види „опасност по православље и одступање од црквеног конзерватизма”.1153  

Управо у таквом схватању Вучковић је видео главни проблем, подвлачећи да се људи 

у свету, можда с правом, стиде израза конзерватизам. Међутим, у цркви и црквеном учењу 

тако нешто је неприхватљиво. Било да је реч о тумачењу словом или богослужењем, 

сликарском кичицом или каменорезачким длетом, тада не може нико ништа друго бити него 

– конзервативац! „Свако мора чувати неповређено оно што је у срцу цркве. (...) Па тек када 

се таквом конзерватизму задовољи, кад се срце цркве сачува од увреда, тада можемо и смемо 

куд нас је воља, било либералним, било радикалним правцем“,1154 сматрао је Јован Вучковић.          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
1149 Исто, 15. 
1150 Исто, 22. Најватренији заступник праксе обливања Христа на Крштењу водом из шкољке или посуде био је 

украјински архиепископ Теофан Прокопович (1681–1736). Сматрао је да грчка реч „баптисмос“ означава и 

погружење и обливање. Одатле је обичај прешао у наш светотајински живот. Иначе, све до касног XVIII века у 

српској иконографији Христос је на крштењу приказиван погружен у Јордан до рамена. Постепено је његова 

фигура померана ка плићаку и самој обали, где му Свети Јован Крститељ главу облива водом из шкољке или 

посуде. Видети подробније: Владимир Вукашиновић, „Братства код Срба данас”, у Лек бемртности, 19. 

Цитирано према: Мирослав Тимотијевић, „Иконографија Великих празника у српској барокној уметности”, у 

Зборник Матице српске за ликовне уметности број 25 (1989): 95–132. 
1151 За иконе Уроша Предића у тој цркви аутор је навео да су све „израђене у духу православне цркве, а израда 

истих да је таква да их се човек довољно нагледати не може.“ Видети: Јосић, „Иконе у српско-православној 

цркви старо-бечејскоj“, 362. 
1152 Исто, 362. 
1153 Исто, 363. 
1154 Вучковић, Пред иконом крштења Христовог или Цртица из иконографије, 51. 



105 

Закључак 

 

Другу половину XIX века у Карловачкој митрополији обележиле су иницијативе за ре-

форму богослужбеног, црквенословенског језика. Предлози су се кретали од повратка на 

српскословенски језик, преко беспоговорног чувања црквенословенског као светог и неприко-

сновеног, па све до нескривених захтева за служење у цркви на говорном, српском језику. Као 

главни аргументи у корист одвијања богослужења на српском језику навођени су равноду-

шност, незаинтересованост, а самим тим и дистанцирање лаика од парохијске цркве. Истицано 

је, поврх свега, да су због неразумљивости језика површно обављани свештенички обреди.   

Жеља за постепеним удаљавањем и одвајањем од утицаја и зависности од 

црквенословенског језика бивала је све већа и код свештенослужитеља и код лаика. Она се 

најпре манифестовала кроз покушаје превођења литургијских прозби и молитава у првим   

литургијским приручницима намењеним духовном и световном школству. Међутим, преводи 

појединих термина више пута били су неправилни и покретали су филолошке критике и 

расправе које су касније допринеле језичкој прецизности текста службе Божије. Главни циљ 

који је требало постићи постепеном афирмацијом српског језика био је омогућавање 

активнијег учествовања што већег броја лаика у богослужењу. Црква јесте одувек сабирала и 

спајала „народ и народе и њихове језике“.1155 Она је, међутим, инсистирала на нечем вишем 

код верних од пуког превода текста и њиховог профаног присуства сведеног на слушање с 

разумевањем, гледање и додир. То је познавање библијске историје, катихизација, 1156 

односно поседовање одговарајућег знања. Једино тако је могуће било у потпуности 

остварити учествовање у цркви, понуђеној пуноћи живота и превазићи поделе и разлике које 

су обележиле епоху XIX века у Карловачкој митрополији. При томе, не треба заборављати да 

је у језику „увек главно тајна речи“, људске речи, неодвојиве „од тајне Речи Божије“ и да се 

„живи народни језик освећује богослужбеном, литургијском употребом“.1157  

Прослављање црквених празника спадало је међу осетљивије богословске теме како у 

XVIII тако и у XIX веку. За српски народ у Карловачкој митрополији празници су, с једне 

стране, били чврста и нераскидива спона са прошлошћу, пореклом и обичајима, а с друге, често 

пута једини и искључиви разлог посећивања цркве. Минимизирање празновања Србима од 

стране Аустроугарске власти односило се, пре свега, на забрану свештеницима служења 

Литургије. Међутим, верни народ се није одрицао својих светитеља којима су и даље указивали 

поштовање и ван јавног богослужења. Тај моменат могао је да буде пресудан за будући однос 

лаика према богослужбеном месту и за изграђивање свести у личној побожности о могућности 

празновања без евхаристијског заједничарења. На ово су упозоравали архијереји и свештенство 

Карловачке митрополије кроз бројне црквене проповеди, доприносећи тако развоју и 

експанзији хеортолошке књижевности XIX века. Ове проповеди експлицитно су указивале на 

неопходан развој литургијске свести и уопште значаја богослужења у хришћанском животу 

лаика. Поменути живот посебно је долазио до изражаја у прослављању и поштовању 

заповедних празника, поготово оних који су у свом обредном садржају били праћени 

храмовним литијама. При свему томе, непрекидно је код свештенослужитеља и лаика постајала 

бојазан од уплива римокатоличких елемената у богослужбени живот. То се показало нарочито у 

случају Михољских задушница, за које се мислило да су римокатоличког порекла и да их треба 

уклонити. Посебан проблем представљало је одређивање времена њиховог празновања. Поред 

наведеног, треба нагласити да је у Карловачкој митрополији у највећој мери била присутна 

историјска концепција празника, сећање на хришћанске догађаје и светитеље из ближе и даље 

прошлости. Међутим, ни есхатолошка стварност, свест о присуству Царства Божијег, није у 

__________ 
1155 Атанасије Јевтић, Божанствена литургија – Христос Нова Пасха 1 (Београд – Требиње: Свети Манастири 

Хиландар, Острог, Тврдош, 2007), 8. 
1156 Вукашиновић, „Литургијски језик Цркве“, 129; 151. 
1157 Божанствене Литургије, превео Архимандрит Јустин Поповић (Манастир Ћелије, 1978), 227.  

 



106 

потпуности била искључена, што је посебно актуализовано у појединим литургијским 

беседама. У том смислу, значајна је чињеница да су беседе поједини свештенослужитељи 

произносили након читања светог Јеванђеља, чувајући тиме предањско искуство Цркве.  

  Један од кључних богослужбених проблема у Карловачкој митрополији био је 

разнообразност, неправилност и несавесност свештенства у извршавању обреда, а осим тога 

и недостатак одговарајућих упутстава. Ове проблеме уочио је протопрезвитер Василије 

Николајевић који, без сумње, спада у ред најбољих познавалаца српског богослужења друге 

половине XIX века. Написао је и штампао на српском језику Велики типик с циљем да се 

постигне једнообразност у богослужењу и да својом јасношћу и прецизношћу помогне у 

отклањању литургичких недоумица. Изражене бојазни од евентуалних промена садржаја 

биле су апсолутно неоправдане и неприхватљиве, а проузроковале су одлагање његовог 

излажења више од деценије. Да ли је, условно речено, Николајевићев Типик испунио свој 

циљ? Није, нити се то могло од њега очекивати. Међутим, његова појава на тлу Карловачке 

митрополије дефинитивно је означила почетак озбиљности и доследности у вршењу 

богослужења. Занемарујући поједине оправдане и неоправдане приговоре, упућене од стране 

мањег броја српских богослова, остаје непобитна чињеница да је Николајевићев Црквени 

устав остао и касније незамењив обредни регулатор на простору Карловачке митрополије и 

касније уједињене Српске Православне Цркве.  

Констатовали смо да је у храмовима појединих дијецеза Карловачке митрополије 

током XIX века био евидентан недостатак или дотрајалост свештених сасуда, одежди и 

богослужбених књига. На овај проблем утицали су, с једне стране, немогућност њиховог 

добављања и скупоћа, што је погађало поготово сиромашније парохије, а с друге војни 

сукоби. Још сложенија ситуација настала је након Револуције 1848. године. У циљу 

решавања проблема, свештенослужитељи су се најчешће за помоћ обраћали карловачким 

митрополитима и патријарсима. У великим количинама помоћ је пристизала из Русије, али и 

од верујућих хришћана. Архијереји су настојали да испоручене пошиљке парохијама буду 

равномерно распоређене, међутим, и поред тога, забележни су случајеви разних злоупотреба. 

Недостатак свештених сасуда и богослужбених одежди постепено је проузроковао 

појаву све већег броја приватних произвођача и трговаца, који су нудили јефтине и 

неодговарајуће литургијске сасуде. Указивано је на њихову римокатоличку форму и израду 

страну Православљу, а и богослужбене одежде биле су скројене по непрописаној форми. Да 

би се избегао и спречио даљи уплив „позападњачених“ литургијских свештених сасуда 

предлагано је, по угледу на друге православне помесне Цркве, покретање манастирске 

производње која би одговарала потребама и захтевима Цркве. Ову делатност у последњој 

деценији XIX века развили су у највећој мери приватни произвођачи, рекламирани у 

тадашњој периодици као произвођачи богослужбених предмета у чисто православном стилу. 

Међутим, то није спречило да и у овом сегменту српског богослужења на простору 

Карловачке митрополије руски утицај и даље буде доминантан. 

Установили смо да се у јеку црквеног барока, који је потиснуо средњовековно 

византијско сликарство, у другој половини XIX века у Карловачкој митрополији, па и ван 

њене територије, појавио озбиљан отпор према иконографији „западног типа“. Реакције 

духовне власти, као што су издавање одговарајућих забрана и оправдане критике у црквеној 

штампи, могле су само делимично, али не и у потпуности да зауставе продирање 

римокатоличке црквене уметности у православне цркве и домове. Најчешће се то одвијало 

путем трговине и поклона икона. Стога је једно од понуђених решења било издвајање 

новчаних средстава за покретање производње и штампање православних икона у оквиру 

Цркве. Један од најзначајнијих богословских мислилаца Митрополије, Јован Вучковић, 

такође је указивао на опасност од штетног утицаја културе и обичаја западних народа и на 

догматске недоследности у иконописању. Дајући својеврсни допринос на пољу црквене 

уметности, међу првима је указао на литургијски смисао сликарства и на његов циљ: да 

подиже побожност верних и васпитава њихова побожна осећања. 



107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

II 

ЛИТУРГИЈСКЕ КЊИГЕ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

 

ПОГЛАВЉЕ 1 
 

1. РУКОПИСНЕ БОГОСЛУЖБЕНЕ КЊИГЕ 
 
 
 

Увод 

 

Да бисмо у потпуности разумели околности у оквиру којих су рукописне 

богослужбене књиге у Карловачкој митрополији настајале, коришћене, девастиране и 

прештампаване, неопходно је да сагледамо знатно шири контекст, поготово ако узмемо у 

обзир чињеницу да је практично немогуће поставити границу ширења књиге. Порекло и 

путеви били су јој различити, а водили су од Русије, преко Мале Русије (Украјине), до 

Влашке – са истока, Цариградске патријаршије и Свете Горе – са југоистока и Венеције и 

Хабзбуршке монархије – са запада. Преписивачку делатност црквених књига у Карловачкој 

митрополији углавном везујемо за скрипторије од XVI до XVIII века.1158  Као најважнија 

средишта писмености помињу се, између осталог, фрушкогорски манастири: Врдник, Јазак, 

Крушедол,1159 Хопово и Шишатовац, где су се овим послом бавили монаси: Јефтимије са 

Атоса, јеромонах Јефрем, Никодим и Леонтије. После Велике сеобе Срба 1690. године, 

записи познатих преписивача тог времена остављени су на рукописним књигама у Малој 

Ремети, Бођанима и Беочину. 1160  Чувени Кипријан Рачанин 1161  основао је преписивачки 

центар у Сентандреји. Писало се, такође, у манастирима Велика Ремета, Гомирју и Крки.1162 

Јак преписивачки центар у прошлости био је манастир Ораховица у Славонији. Имао је 

изврсне калиграфе, па његови примерци, по изради слова, цртежима, вињетама, иницијалима 

и минијатурама, „спадају међу најлепше наше рукописне књиге тога времена.“1163 Према 

истраживању Чедомира Денића, православне митрополије и епархије имале су у својим 

библиотекама доста рукописних богослужбених књига на словенском језику, у више 

редакција. Прикупили су их Срби током XVIII века.1164  

Преписивање богослужбених књига са старијих предложака настављено је 

спорадично и у XIX веку. Међутим, особеност првих деценија те епохе је да су се „у токове 

европске културе укључила (...) и сазнања о вредности средњовековне српске 

писмености“. 1165  Започело је интересовање за уређено пописивање „српског писаног и 

__________ 
1158  Жарко Војновић, „Преписивачка делатност у манастирима Карловачке митрополије у 18. веку“, у 

Читалиште, научни часопис за теорију и праксу библиотекарства, бр. 33 (2018): 55–62. 
1159  Из преписивачке школе у Крушедолу рукописи потичу из XVI и прве половине XVII века. Видети 

подробније: Слободан Јаковљевић, Архијерејски чиновници и литургијари рачанских скриптора у литургијском 

животу Српске цркве XVII и прве половине XVIII века (Београд – Врњци: Центар за литургичке студије  Mons 

haemus, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ у Београду, 2019), 37. Цитирано према: М. 

Тимотијевић, Манастир Крушедол, књ. 2, Београд, 2008, 277–283. 
1160 Ј. Грковић Мејџор, „Скрипторије и штампарије код Срба у средњем веку“, Летопис Матице српске 5 

(2011): 929–931. 
1161 О рачанској преписивачкој школи и рачанским рукописима видети: Јаковљевић, Архијерејски чиновници и 

литургијари рачанских скриптора..., 25–135.   
1162 Мејџор, „Скрипторије и штампарије код Срба у средњем веку“, 929–931. 
1163 Душан Кашић, Српски манастири у Хрватској и Славонији (Београд: Музеј Српске православне цркве, 

1996), 186. 
1164 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 61. 
1165 Димитрије Е. Стефановић, „Шишатовачки апостол“, у Манастир Шишатовац зборник радова, уредник 

Динко Давидов (Београд: 1989), 69. 



109 

штампаног књижевног наслеђа“.1166 Шишатoвачки архимандрит и потоњи епископ Лукијан 

Мушицки који се учио богословљу од ученог архимадрита Јована Рајића,1167 међу првима је 

прегледао, пописивао и описивао рукописне и штампане књиге у библиотеци Митропoлије у 

Сремским Карловцима и у манастирима Срема, Бачке, Баната и Славоније.1168 Желео је да 

„саопшти податке о богатству и значају старе српске писмености“.1169 Међутим, његов попис 

никада није штампан. Археографска запажања Мушицког и данас се сматрају тачним и 

поузданим.1170  Заборављеним српскословенским књигама 1171  и рукописима, али и старом 

штампаном књигом бавили су се у XIX веку: Павле Соларић, Димитрије Давидовић, Јоаким 

Вујић, Адам Драгосављевић,1172 Георгије Магарашевић.1173 Вук Стефановић Караџић, пред 

крај прве и у току друге деценије XIX века, обилазио је библиотеке фрушкогорских 

манастира. 1174  Он и Павле Јосиф Шафарик, истраживач и проучавалац старе српске и 

словенске литературе,1175  били су најпосвећенији посленици у прикупљању и описивању 

нашег књижевног наслеђа, 1176  међу којима су и богослужбене књиге. Шафарик је међу 

Србима боравио од 1819–1833. године, сакупљајући и публикујући драгоцену рукописну и 

штампану грађу. 1177  И он је објективно и свеобухватно приступио раду на проучавању 

старина у митрополитској библиотеци 1178  у Сремским Карловцима и фрушкогорским 

манастирима.1179 Војвођанске манастире (Бођани, Ковиљ и Беочин) обилазио је крајем треће 

деценије XIX века професор новосадске гимназије и књижевник Георгије Магарашевић, 

дајући детаљније описе неких рукописих и старих штампаних књига.1180  

Број преписаних рукописних богослужбених књига у XIX веку у Карловачкој 

митрополији тешко је прецизно утврдити. Истраживачи се нису много бавили овом темом, а 

библиотечка обрада рукописа из тог временског раздобља још траје и њихови описи до сада 

су ретко објављивани. Један од првих описа рукописних књига фрушкогорских манастира 

Кувеждина, Шишатовца и Гргетега дао нам је Сава Петковић 1951. године. Међу њима је и 

мањи број богослужбених књига из XIX века.1181 Чедомир Денић писао је о рукописним 

књигама манастира Гргетега у XIX веку, али из тог временског периода немамо описе, него 

из ранијег времена. 1182  Значајне, али нажалост кратке податке о „млађим“ рукописним 

књигама Народне библиотеке Србије дао нам је 1958. године Мираш Кићовић у Архивском 

алманаху.1183 Народна библиотека Србије 1986. године издала је први том oписa ћирилиских 

__________ 
1166 М. Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина. Из историје српске археографије“, у 

Проучавање српске рукописне књиге – поводом пет и по деценија одељења за археографију Народне 

библиотеке Србије, (Београд: Народна библиотека Србије, 2016), 10. 
1167 О теологији Јована Рајића видети подробно: Вукашиновић, Барокна теологија, 31–128. 
1168 Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина. Из историје српске археографије“, 11. 
1169 Стефановић, „Шишатовачки апостол“, 69. 
1170 Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина...“, 11. 
1171 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 67.  
1172 Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина...“, 11. 
1173 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 67. 
1174 Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина...“, 11. 
1175 Исто, 12. 
1176 Исто, 11. 
1177 Исто, 12. 
1178 О митрополијским библиотекама у Карловцима и Београду њиховом формирању и даљем развоју опширно 

је писао Чедомир Денић. Видети: Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 75–120. 
1179 Убипарип, „О почецима проучавања српских књижевних старина....“, 12. 
1180 Исто, 13. 
1181 Сава Петковић, Опис рукописа манастира Крушедола  (Ср. Карловци, 1914); „Збирка рукописа манастира 

Кувеждина, Дивше, Шишатовца и Гргетега“, Споменик САН, I одељење друштвених наука књига 3 (1951); 

Споменик СI одељење друштвених наука књига 3 (1951): 1–87. 
1182 Денић, „Рукописне књиге библиотеке манастира Гргетега у XIX веку“, Зборник Матице српске за ликовне 

уметности 24 (1988): 215–242. 
1183 Мираш Кићовић, Рукописи Народне библиотеке у Београду, Архивски алманах 1 (1958): 49–80. 



110 

рукописа“, међу којима су неки из XIX века. 1184  Значајан допринос опису рукописа 

библиотеке Будимске епархије у Сентандреји пружиле су Надежда Синодик и Мирослава 

Гвозденовић Пајић и Катарина Мано Зиси.1185  Српском рукописном књигом XIX века у 

Библиотеци Матице српске бави се Александра Драпшин, информатор у одељењу старе и 

ретке књиге и легата. Њеном љубазношћу уступљене су нам белешке са основним подацима 

о једном броју богослужбених књига које ћемо даље представити у раду.  

У избору рукописних богослужбених књига XIX века руководили смо се чињеницом 

да се поуздано зна да су преписане на простору бивше Карловачке митрополије и да су, 

према на њима сачуваним записима, припадале свештенослужитељима те црквене области 

који су их, следствено томе, користили при богослужењу. 

 

  

__________ 
1184 Љубица Штављанин Ђорђевић, Мирослава Гроздановић Пајић и Луција Цернић, Опис ћирилиских рукописа 

Народне библиотеке Србије I (Београд: Народна библиотека Србије, 1986).  
1185  Надежда Р. Синдик, Мирослава Гвозденовић Пајић, Катарина Мано Зиси, Опис рукописа и старих 

штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије будимске у Сентандреји (Београд: Народна 

библиотека Србије; Нови Сад: Библиотека Матице српске, 1991). 



111 

А. Општи осврт на преписивачку делатност богослужбених књига  

у Карловачкој митрополији у XIX веку 

 

Преписивање литургијских књига, премда у далеко скромнијем обиму, настављено је 

у Карловачкој митрополији у XIX веку. У томе су посебно предњачили манастири, међу 

којима поготово: Гомирје, Крушедол, Грабовац, Хопово, Раковац, Гргетег, Бођани и Фенек. 

Александар Стојачковић писао је 1847. године да се богослужбене књиге још преписују на 

далматинским острвима, као и пре проналаска штампарија. 1186  Рукописи су, међутим, 

настајали и изван тог простора. На пример, професор Владимир Вукашиновић је забележио 

да је у рукописној збирци манастира Хиландара, поред осталог, сачувано из XIX века седам 

рукописа са литургијским садржајем. 1187  У манастиру Врднику пронађен је Минеј за 

септембар, преписан 1851. године руком игумана манастира Љубостиње, оца Симеона.1188 

Један од ретких рукописних служебника из XIX века помиње архимандрит манастира 

Добрићево Леонтије Нинковић, 1189  у књизи „Монографија манастира Добрићево са 

подручним црквама“, 1908. године. 1190  Писао га је 1842. године у Фочи јереј Георгије 

Продановић, као дар цркви Ваведења Пресвете Богородице у Добрићеву.1191  

Који су били мотиви преписивања литургијских књига у XIX веку? Битно је 

напоменути да српско литургијско штампарство тог периода није могло да задовољи 

богослужбене потребе храмова и манастира, па су, паралелно уз штампана издања, књиге и 

даље преписиване.1192 Драган Бараћ наводи да је на Балкану у том временском раздобљу 

„рукописна књига успешно конкурисала“ штампаној. 1193  Поред наставка средњовековне 

традиције,1194 један од разлога продужавања преписивачке праксе могла би да буде и њихова 

висока цена и отежана набавка. Наведеном додајемо и примере који су резултат љубави 

према богослужењу и личне побожности самог преписивача. Они свакако представљају 

скроман реликт некада богате преписивачке традиције манастира Карловачке митрополије.  

Хронолошки гледајући, најстарија преписана црквена књига у XIX веку је 

Молитвослов са месецословом из 1801. године. 1195  У манастиру Гомирје, на 340 страна 

преписао ју је јерођакон Мојсеј Мудрич „за корист сваком човеку“.1196 Ово је истовремено 

једна од ретких књига написана латиничним писмом. На то упућује следећи запис: „Добро 

треба пазити у целој овој књизи, јер је преведена са слaвеносрбске књиге латинским 

словима“. 1197  С обзиром на садржај, Молитвослов је највероватније био намењен 

комбинованој, личној келејној и црквеној певничкој употреби. Књига садржи Јутарњу 

__________ 
1186  А. Стоячковић, Iсторıя восточно-славенскогъ богослуженıя и кѵриллскогъ кньижества кодъ Славена 

западне цркве, 101. 
1187  Владимир Вукашиновић, „Литургичка анализа служабника рукописне збирке манастира Хиландара на 

примеру тропара Трећег часа од XV до XVII века“, Црквене студије број 11 (2014): 603–604. 
1188 Косовац, Српска православна митрополија Карловачка по подацима од 1905, 171. 
1189 Архимандрит Леонтије Нинковић сматра се настављачем традиције херцеговачких монаха писаца. Рођен је 

25. марта 1873. г. у Доњем Врбњу у Херцеговини. Замонашио се у Добрићеву 1896. г. Од 1899. бавио се 

описивањем и објављивањем књига српске културне баштине. Био је старешина манастира Острог и свештеник 

на црногорском двору (1916–1918). Извесно време боравио је у манастиру Дечани. Умро је у Требињу 1946. 

Видети опширније: Радославка Сударушић и Јустин Годић, „Рукописна и штампана ћириличка баштина у 

радовима архимандрита Леонтија Нинковића и Христифора Михајловића, Вукових сљедбеника из 

Херцеговине“, Годишњак бр. 14 (2015): 184. 
1190 Манастир Добрићево налази се у Херцеговини, у селу Орах, близу Билеће, у Захумско-херцеговачкој и 

приморској епархији. 
1191  Сударушић и Годић, „Рукописна и штампана ћириличка баштина у радовима архимандрита Леонтија 

Нинковића и Христифора Михајловића, Вукових сљедбеника из Херцеговине“, 184; 186. 
1192 Вукашиновић, Српско богослужење, 63. 
1193 Драган Бараћ, Кратка историја књиге (Београд: Нолит, 2008), 160. 
1194 Војновић, „Преписивачка делатност у манастирима Карловачке митрополије у 18. веку“, 61. 
1195 Молитвослов са месецословом (1801), БМС РР I 10. 
1196 Молитвослов са месецословом (1801), БМС РР I 10, 1. 
1197 Молитвослов са месецословом (1801), БМС РР I 10, 4.  



112 

молитву (12–55), Молитву пре и после јела (56–63) и Молитву пред спавање (63–90). Следи 

Месецослов (92–139), скраћени Месецослов (140–151), Пасхалија (152–245),  Упутство 

Лунарног циклуса (246–306), Молитве на Васкрс и по Васкрсењу и све молитве до Томине 

недеље (307–319), литургијски антифони на Васкрс, Апостол и Јеванђеље (329–340).1198 

Из манастира Крка1199 потичу два Служебника с преписом Божанствене Литургије 

Светог Јована Златоустог, из 1808. и 1809. године.1200 Два Служебника са чином Јаковљеве 

литургије настала су 1830. године у фрушкогорским манастирима Крушедол и Хопово.1201 У 

Крки је сачуван, нажалост, само одломак, свега два листа, Литургије пређеосвећених Дарова 

из служебника преписаног у Коларинама, у Равним Котарима у Северозападној 

Далмацији.1202 Са истог подручја потиче и препис Службе Светом великомученику Георгију. 

Непознати писац преписао га је у 1809. године  у Книнском Пољу.1203 

Дефинитивно најпреписиванија богослужбена књига на простору Карловачке 

митрополије XIX века био је требник. Пронашли смо 10 рукописа ове врсте насталих у 

раздобљу од 1808. до 1845. године и они су у директној вези са богослужбеним животом 

Карловачке митрополије XIX века. Детаљније о њима писаћемо у наставку нашег рада.  

У фрушкогорском манастиру Раковцу, архимандрит раковачки Прокопије Болић 

преписао је 1814. године Јеванђелистар. Исписан је на 40 листова папира димензијa 443 х 303 

мм, црквенословенским језиком и налази се у Библиотеци Српске патријаршије у Београду 

под сигнатуром Рс 469.1204 Према тврдњи Радослава Грујића, Јеванђелистар је Болић превео 

са грчког језика. Остао је у рукопису јер од надлежних власти није добио одобрење за 

издавање.1205 Из исте монашке средине потичу и две Службе, Светом Атанасију Великом и 

преподобној Марији. Обе службе, прву у целини, али без свих стихира и другу целу, 

„надахнут њеним житијем1206 које га је одушевило“, исписао је на 18 листова димензија 215 х 

182 мм, црквенословенским језиком 1847. године дијак Аврам из манастира Раковца.1207 

Један од најзначајних иницијатора преписивања богослужбених и других књига током 

треће деценије XIX века био је будимски епископ Дионисије Поповић (1791–1828). 1208 

Ангажовао је Луку Милованова Георгијевића „да му којекаке књиге преводи с латинског 

језика и преписује“ 1209  и Петра Римског, сентандрејског свештеника. 1210  Римски је у 

младости похађао Дионисијеву будимску богословију и учио латински језик приватно код 

Луке Милованова, који је за Римског рекао да је био „конзисторијални  преводчик“.1211 Луку 

Милованова, родом из Винковаца, помиње као врло образованог управо Петар Римски у 

__________ 
1198 Молитвослов са месецословом (1801), БМС РР I 10, 12–340. 
1199 Први инвентар крчке манастирске библиотеке направио је половином XX века јеромонах Јован Павловић, 

потоњи митрополит загребачко-љубљански. Тада је евидентирао 70 рукопиних књига. Видети опширније: B. 

Čolović, „Manastir Krka“, 392. 
1200 Милан Радека, „Прилози о споменицима културе код Срба у Сјеверној Далмацији“, у Срби и православље у 

Далмацији и Дубровнику (Загреб: Савез удружења православног свештенства СР Хрватске, 1971), 215. 
1201 Вукашиновић, Велики вход, 25. 
1202 Радека, „Прилози о споменицима културе код Срба у Сјеверној Далмацији“, 215. 
1203 Исто, 215. 
1204 З. Ранковић и др., Инвентар рукописа Библиотеке Српске патријаршије, 64. 
1205 Азбучник Српске православне цркве..., 38. 
1206 Марија се подвизавала заједно са својим оцем Евгенијем у мушком манастиру, носећи мушко одело. Након 

очеве смрти замонашила се, добивши име Марин. Упокојила се 508. г. Види: Хризостом Столић, Православни 

светачник, књига 1 (Крагујевац: Каленић, 1988), 304. 
1207  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 65–66. 
1208 Вуковић, Српски јерарси..., 168. 
1209  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 8. 
1210 Петар Римски је био администратор парохије у Вацу, изнад Сентандреје. Њега је Дионисије Поповић 1826. 

г. позвао да у Будимској богословији „настави приљежно да чита Свето писмо на корист себе и своје пастве“. 

Видети: Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 424. 
1211 Исто, 8. 



113 

књизи „Животописаније Дионисија Поповића“. Дионисије га је, као велики заљубљеник у 

словенски језик којег је „радо читао“, плаћао да константно преводи на српски језик.1212 Лука 

је преводио и преписивао грчко-латинска штампана дела. Неке од књига Дионисије је издао 

током живота, са нешто измењеним језиком, јер их је „с другима поправљао, или управо 

рећи, кварио.“1213 Исправке, односно накнадне интервенције, присутне су мање или више у 

свим рукописима.1214 Милованов је, између осталог, преписао Повест о Ћирилу и Методију 

(1820), 1215  тумачења на више старозаветних књига, 1216  затим Теофилактово тумачење 

Јеванђеља по Луки,1217 Тумачења недељних Јеванђеља по Јовану и Марку и Беседе Јована 

Златоустог (1828).1218 Јеванђеље по Матеју, Марку, Луки и Јовану (1823)1219 за Дионисијеву 

личну употребу Миланов је превео са грчког „на прост српски језик“.1220 Рукопис је подељен 

у две књиге. Прва књига, Јеванђеље по Матеју и Марку, исписана је на папиру на 368 страна. 

Друга књига, Јеванђеље по Луки и Јовану, обима је 440 страна, а писар и време настанка су 

исти.1221 Из 1834. године сачуван је Осмогласник којега је на 56 листова хартије преписао 

Гаврило Теодоровић.1222 

За богослужбене потребе из друге половине XIX века сачувана нам је Катавасија у 

недељне и празничне дане певане кроз целу годину.1223 Преписивач је Светозар Бајић, српски 

народни учитељ који је књигу поклонио цркви Рођења Пресвете Богородице у Сиригу. Текст 

је преписан на хартију димензија 137 х 105 мм. Обим је 87 страна. Стране од 88–96 су 

празне. На крају се налази упутство о појању катавасија током године. Забележен је датум 

завршетка преписивања катавасије, 29. октобар 1871. године. Запис од 16. фебруара 1872. 

године сведочи да је писац књизи додао општу Стихиру свим српским светитељима,1224 коју 

је написао архиепископ карловачки Јован Георгијевић 1771. године.1225 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
1212  Петар Римскій, „Животопісание Діонісіа оть Поповића православног епіскопа будимскогь“, Србскій 

лѣетопись година XXXI, књига 95 (1857): 72–73.  
1213  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 146. 
1214 Исто, 146. 
1215 Исто, 146. 
1216 Исто, 147–152. 
1217 Исто, 154. 
1218 Исто, 156–157. 
1219 Исто, 155. 
1220 Римскій, „Животопісание Діонісіа оть Поповића православног епіскопа будимскогь“, 73. 
1221  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 155.  
1222 Осмогласник (1834), БМС PP II 97, 1б. 
1223 Катавасија у недељне и празничне дане певане кроз целу годину (1871), БМС РР I 58.  
1224 Катавасија у недељне и празничне дане певане кроз целу годину (1871), БМС РР I 58, л. 51а–51б. 
1225 Јован Георгијевић, карловачки архиепископ и митрополит од 1769–1773. г. Био је велики поштовалац и 

пропагатор слављења успомена светих Срба. Видети опширније: Вуковић, Српски јерарси..., 244–247. 



114 

Б. Рукописни Архијерејски чиновници и требници 

 

Пракса преписивања Архијерејских чиновника у XIX веку, по свему судећи, била је 

врло ретка. У нашем истраживању нисмо пронашли ни један чији би садржај у потпуности 

одговарао називу, што би значило да се у њему налазе текстови свештених Литургија са 

рубрикама сложеног поретка архијерејског богослужења, уз придодата свештенодејства „која 

по себи спадају у искључиви домен архијерејских ингеренција“.1226 Наведеном би, међутим, 

делимично могао да одговара Архијерејски чиновник из 1821. године, евидентиран у 

Народној библиотеци Србије под инвентарским бројем Рс 466.1227 Преписивач рукописа је 

непознат, а књига је првобитно припадала далматинском епископу Јосифу Рајачићу. Након 

што је именован за епископа вршачког 1833. године, 1228  Чиновник је Рајачић поклонио 

новоизабраном епископу далматинском Пантелејмону Живковићу (1834–1836). 1229  О том 

његовом гесту сачуван је на првом листу запис следећег садржаја: „Књига се даје на дар 

православном епископу далматинском, бококоторском и истријском на коришћење и на 

сећање мојега блаженопочившега благодјетеља господина Мојсеја1230 православног епископа 

Карлштадског“.1231  

Запис је потписан у Шибенику 22. априла 1834. године, на дан Свете Пасхе, са 

Рајачићевом титулом „Православни епископ далматински, бококоторски, дубровачки и 

истријски и наименовани епископ вршачки, лугонски и карансебешки“ (л. 1а).1232 На првој 

страни књиге налази се вињета Христовог Васкрсења, што јасно говори о његовој празничној 

намени, а потом још три мање вињете на којима су голуб прислоњен уз венац (л. 11а), лик 

анђела и венац у чијој средини је исписано на грчком језику Ο θεός (л. 12а). Примерак, 

нажалост, није комплетан, а ради се о одломку са свега 19 листова, на основу чега можемо 

само претпоставити да је садржао и текст Златоустове, а можда и преостале две Литургије, 

Василијеву и Пређеосвећених Дарова. Књига садржи последовања пред и на сам дан Пасхе: 

Службу у преславни и свечани дан Васкрса Господа Бога и Спаса нашега Исуса Христа (л. 

1а–11а), Часове на Велики петак (л. 11а–12а), додатке Пасхалној Литургији (л. 12а–15б) и 

вечерњој на Пасху (л. 16а–19б). 

Као Архијерејски чиновник евидентиран је рукопис број Рс 100 Народне библиотеке 

Србије. Међутим, он према свом садржају то није, већ се ради о Архијерејском требнику. У 

њему су молитве које архијереј изговара у различитим приликама: Праштална молитва 

онима који се кају (л. 2а–б), Молитва над гробом преминулог (3а–4б). Молитве после 

завршетка давања последњег целива (5а–7а) и над умрлим дететом (7а). Следи Чин освећења 

звона (7а–9б), Чин над помереном Светом трпезом (10а–11б), Чин полагања темеља цркве 

(12а–б), Чин благосиљања и освећења храма (13а–20б). На крају је Чин освећења и прављења 

Светог великог мира, са приложеним упутством (21а–23б). 1233  Речено је раније да је у 

Карловачкој митрополији Свето миро припремано у Карловцима још од 1710. године, с 

благословом пећког патријарха Калиника.1234 Будући да је преписан почетком XIX века1235 

__________ 
1226 Владимир Вукашиновић, „Архијерејска Литургија у средњовековној Србији XIV и XV века“, у Службе и 

Устави пјенија (Београд – Врњци: Mons haemus; Интерклима графика), 61; „Српски рукописни служабници 

XIV и XV века – извори за реконструкцију архијерејског последовања свете Литургије у средњовековној 

Србији“, у: Свештена и духовна трпеза (Београд: Православни богословски факултет, 2016), 32. 
1227 Архијерејски чиновник (1821), НБС АРХ Рс 466. 
1228 Вуковић, Српски јерарси..., 260. 
1229 Исто, 393–394. 
1230 Реч је о Мојсију Миоковићу, епископу горњокарловачком од 1807–1823. г. коме се Рајачић „ставио на 

располагање“ пошто је прекинуо студије у Бечу и који га је замонашио у манастиру Гомирје 1810. г. Видети: 

Азбучник Српске Православне Цркве..., 215–216. 
1231 Архијерејски чиновник (1821), НБС АРХ Рс 466, л. 1а. 
1232 Реч је о данашњим градовима Лугош (Лугож) и Карансебеш, у западном делу Румуније. 
1233 Љубица Штављанин Ђорђевић и др., Опис ћирилиских рукописа Народне библиотеке Србије I, 202–203. 
1234 Мирковић, Православна литургика..., други посебни део, 56. 
1235 Штављанин Ђорђевић и др., Опис ћирилиских рукописа Народне библиотеке Србије I, 202.  



115 

када је Чин мироварења још увек практикован у Карловачкој митрополији,1236 највероватније 

је овај архијерејски Требник припадао митрополиту Стефану Стратимировићу. 

Писац и место преписивања Требника су неутврђени. Текст је исписан на 50 страна 

црквенословенским језиком, димензије су 204 х 163 мм.1237 За највећи део текста преписивач 

је користио мастило црне боје, док су оранж бојом исписани иницијали и иницијална 

слова.1238 Запис на 1а листу „Тефан Попович Божијеју милостију архијереј“,1239 јасно казује 

да га је у богослужењу употребљавао архијереј Стефан Поповић. Занимљиво је, међутим, да 

се у опису Требника наводи да је име власника неидентификовано, јер се у индексу 

архијереја Српске Православне Цркве не налази ни један владика под датим именом и 

презименом.1240 Међутим, професор Мираш Кићовић који је ову богослужбену књигу такође 

евидентирао као Архијерејски чиновник, у продужетку текста наводи и име његовог 

корисника, архијереја Стефана Поповића. 1241  Будући да је владика Стефан био епископ 

најпре у Пакрацу (1839–1843), а потом и Вршцу (1843–1849), 1242  није искључено да је 

Требник преписан управо у овом временском раздобљу.  

Ручна књига1243 Стефана Станковића сачувана је у Библиотеци Српске патријаршије 

са ознаком Рс 182 1244  и она, према свом садржају, такође спада у Требник архијерејске 

намене. Премда година преписивања није позната, настала је свакако пре 1829. године. Ову 

тврдњу поткрепљујемо чињеницом да је Стефан Станковић хиротонисан за будимског 

епископа 20. јануара 1829.1245 Потом је врло кратко време администрирао темишварском 

Епархијом, до избора Јосифа Путника исте године. Занимљиво је да податак о Станковићевој 

привременој управи, вероватно због своје временске краткоће, нисмо пронашли у 

историјским изворима, већ о томе сазнајемо на основу записа на првом листу књиге који 

гласи: „Ручна књига преосвештеног господина Стефана Станковића, епископа будимског и 

Епархије темишварске администратора“.1246  

Богослужбена књига садржи молитвословља из требника и допунског требника, 

исписана је црквенословенским језиком на 68 листова. Преостали празни листови 

нумерисани су до броја 142. Књига је димензија је 165 х 102 мм1247 и у њој су следеће 

молитве и чинови: Опроштајна молитва онима који се кају говорена од архијереја (л.1а–4а), 

молитва над гробом умрлога коју говори архијереј (л. 4б–8б), молитва архијереја након 

последњег давања целива умрлом (л. 9а–14а) са детаљнијим упутством архијереју уколико 

служи опело (л.15а–22б). Следи молитва праштална пре причешћа коју говори архијереј (л. 

23а–26а) и последовање малог освећења воде (л. 27а–39б). У наставку су чинови 

благосиљања и освећења богослужбених сасуда (л. 40а–45б), новог кивота (л. 46а–48а), 

нових свештених одежди (л. 48б–51а), покривача божанствене трпезе и жртвеника (л. 51б–

__________ 
1236 Занимљив податак о Чину мироваренија забележио је 17. марта 1922. г. у Дневнику епископ темишварски и 

банатски Георгије Летић. Пише да је Његовој светости патријарху Димитрију предао одштампано упутство о 

Чину мироваренија професора Јована Живковића из Карловаца. То упутство, за сада, нисмо пронашли. Видети: 

Летић, Дневник, 258. 
1237 Штављанин Ђорђевић и др., Опис ћирилиских рукописа Народне библиотеке Србије I, 203. 
1238 Исто, 202. 
1239 Исто, 202. 
1240 Исто, 203. 
1241 Кићовић, „Рукописи Народне библиотеке у Београду“, 55. 
1242 Вуковић, Српски јерарси..., 474. 
1243  Термин „ручна књига“ односи се на Допунски требник, богослужбену књигу допуњену појединим 

последовањима из Великог требника и других богослужбених књига, која као таква олакшава парохијском 

свештенику обављање одређених чинопоследовања. Видети опширније: Мирковић, Православна литургика..., 

први општи део, 148. 
1244 Ручна књига Стефана Станковића (XIX век), БСП Рс 182. 
1245 Вуковић, Српски јерарси..., 473. 
1246 Ручна књига Стефана Станковића (XIX век), БСП Рс 182, 1а. 
1247 Зоран Ранковић и др., Инвентар рукописа Библиотеке Српске патријаршије, 46. 



116 

53а). Требник закључују чинови благослова и освећења новог крста (л. 53б–60а) и освећења 

звона (л. 60–68а). Преостали листови су неисписани (69а–142б). 

 Према свом садржају и богослужбеној намени, један рукопис припада Архијерејском 

чиновнику, док су остала два Архијерејски требници. За све три приручне архијерејске књиге 

преписивачи нису утврђени. Настале су у првој половини XIX века, с намером да послуже 

архијерејима у богослужењу. Архијерејски чиновник је непотпун и недостаје му одређен 

број последовања. Сачуване су само службе везане за Васкрс. Први Требник садржи 8, а 

други 12 обреда. Само за Архијерејски чиновник прецизно знамо годину настанка. С 

обзиром на њихове власнике и кориснике, приближно можемо одредити њихово порекло. 

Највероватније је да су преписани у Шибенику (Рс 466), Пакрацу или Вршцу (Рс 100) и 

Будиму (Рс 182). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



117 

В. Рукописни служебници и њихова богословска анализа 

 

Пракса преписивања служебника у Карловачкој митрополији у XIX веку готово да је 

у потпуности била ишчезла. За сада, као усамљен пример, имамо два преписа Божанствене  

Литургије  Светог Јована Златоустог из 1808. и 1809.1248 и такође два преписа Јаковљеве 

литургије, оба из 1830. године. Рукописи Златоустове Литургије налазе се у Музеју Српске 

Православне Цркве у Београду, под инвентарским бројем 2301, а потичу из манастира 

Крке.1249  Према запису, писао их је на црквенословенском језику Спиридон Симић. Оба 

записа су слична. Први гласи: „Списах сију књижицу аз многогрјешниј раб Божији 

Спиридон Симић урожденец Косовскиј бившиј тога дијак при пречестњејшему господину 

оцу и благодјетељу Архимандриту Саватију Васиљевићу1250, љета Господња 1808“.1251 

Други запис је следећег садржаја: „Списах сију књижицу Литургију аз грјешниј 

Спиридон Симић урожденец Косовскиј бившиј при Високо пречестњејшему господину 

Архимандриту Саватији обшче житељнаго манастира свјато архангелскија обитељи Керки: 

љета Господња 1809“.1252  

Старији текст Литургије исписан је црним и црвеним мастилом на 22 листа (1а–22а). 

Листови од 22б–24б су празни. Други препис Литурије, на 18 листова (1а–18а), такође је 

написан црним и црвеним мастилом. Листови од 19а–23б су празни. 

Оба преписа су на црквенословенском језику и потпуно су идентични. Недостају Чин 

проскомидије, рубрике о кађењу, помињању на Великом входу, дијалогу свештеника и 

ђакона после Входа. Јектеније садрже само почетне речи прве прозбе са возгласима 

свештенослужитеља. У наставку су Символ вере1253 и Молитва Господња.1254 У Епиклези 

канона Евхаристије Тропар трећег часа садржи само први стих, „Господи, који си пресветога 

твога духа“, уз напомену да га свештник говори „у себи“.1255 Изостављен је и дијалог са 

ђаконом, при изговарању формуле о претварању Дарова. 1256  У ходатајственој молитви 

свештеник помиње Правитељствујуши синод.1257 У дијалогу који се води између свештеника 

и ђакона приликом припремања Дарова за Свето причешће недостају речи ђакона „Топлота 

вере пуна Духа светог“.1258 Након што би предстојатељ позвао и причестио ђакона,1259 ђакон 

би одмах узимао дискос, сједињавао честице у путиру говорећи „Воскресеније Христово...“, 

а свештеник би произносио благодарствену молитву.1260 Потом су отварали двери и ђакон је 

позивао верне речима „Са страхом Божијим и вером приступите“.1261 То значи да, уколико је 

__________ 
1248 Изражавамо нашу благодарност управнику Музеја СПЦ у Београду, оцу ђакону Владимиру Радовановићу, 

који нам је омогућио увид у дигитализовану верзију рукописа ових Литургија. 
1249 Значајно је напоменути да се у Музеју СПЦ чува и препис Златоустове Литургије из XVIII века, Крка 31, 

под истим инвентарним бројем. Преписао га је јеромонах Доротеј у Венецији 1737. године на 

црквенословенском језику. Садржи 22 листа. Текст Литургије исписан је црним мастилом од листа 4а–16а. На 

17а листу су два тешко читљива записа. Листови 1а–3б, 16б и од 17б–22б су празни. Први инвентар крчке 

манастирске библиотеке направио је половином XX века јеромонах Јован Павловић, потоњи митрополит 

загребачко-љубљански. Тада је евидентирао 70 рукописних књига. Видети: Čolović, „Manastir Krka“, 392. 
1250 Архимандрит Саватије Васиљевић рођен je у Скрадину 1755. г. Петар први Петровић Његош га је 1795. 

године поставио за архимандрита манастира Крке. Био је у два маха парох у Задру. Герасим Зелић га је 

оптужио за агитацију у корист Угарске, али је ослобођен оптужбе. Умро је у Крки 14. марта 1809. г. Видети: 

Милаш „Православна Далмација: историјски преглед“ (Нови Сад: 1901), 456–486. 
1251 Служебник (1808), Крка 32, МСПЦ бр. 2301, л. 22а. 
1252 Служебник (1809), Крка 33, МСПЦ бр. 2301, л. 18б. 
1253 Служебник (1808), Крка 31, МСПЦ бр. 2301, л. 10а. 
1254 Исто, л. 15б. 
1255 Исто, л. 12б. 
1256 Исто, л. 12б. 
1257 Исто, л. 14б. 
1258 Исто, л. 17а. 
1259 Исто, л. 19a. 
1260 Исто, л. 19a. 
1261 Исто, л. 20а. 



118 

било причесника, причешћивање је у том случају следило тек када свештеник сједини 

честице у Светој чаши. Потом је изговарао „Спаси Боже људе твоје“.1262  

Текст нам експлицитно показује да је препис извршен са неког од руских предложака, 

за потребе манастирског богослужења. Будући да су у Служебнику многе напомене скраћене 

или изостављене, намењен је очигледно био искуснијим свештенослужитељима. Разлог 

кратке временске дистанце између настанка ова два преписа указује нам на недостатак 

служебника, намењених у овом случају за служење у манастирској средини. Повод за 

њихово преписивање могла би да буде чињеница да је далматинским Србима управо 1808. 

године, на основу Наполеоновог решења, одобрено да оснују самосталну Српску 

епископију.1263    

Оба примерка Служебника Јаковљеве литургије преписана су 1830. године, у време 

карловачког митрополита Стефана Стратимировића. И они потичу из манастирске средине. 

Први је препис хоповског јеромонаха Митрофана Алкича и сачуван је у Музеју СПЦ у 

Београду под инвентарним бројем МСПЦ 716,1264 док је други настао у Крушедолу и дело је 

анонимног скриптора. Налази се у Библиотеци Српске Патријаршије евидентиран као ПБР 

158.1265  

Што се првог преписа тиче, текст Литургије написан је на 28 листова (1а–28б). 

Листови од 29а–31б су празни. На првом листу је запис: „Во славу Свјатија, Јединосушчнија, 

Животворјашчија и Нераздјељимија Тројици, Отца, и Сина, и свјатаго Духа преписасја сија 

Божественаја литургија свјатаго апостола и брата Божија Јакова, во обшчежитељном 

монастирје Хоповје рукоју јеромонаха Митрофана Алкича, в љетје господњем 1830. Сија 

божественаја литургија преведена бист с греческаго на славенски језик Партенијем 

Епископом“.1266 На горњој маргини је запис грађанском ћирилицом: „Својина библиотеке 

манастира Хопово“.1267  

Други текст Јаковљеве литургије исписан је на 27 листова димензија 240 х 180 мм1268 

у манастиру Крушедолу и готово је идентичан хоповском препису. Запис гласи: „Во славу 

Свјатија, Јединосушчнија, Животворјашчија и Нераздјељимија Тројици, Отца, и Сина, и 

Свјатаго Духа списасја сија Божественаја литургија свјатаго апостола и брата Божија Јакова, 

во обшчежитељном монастирје Крушедоље. Јеже тшчанијем и настојанијем прчест. 

господина Архимандрита Димитрија Крестича с братијеју свјатија обитељи Крушедолскија. 

В љето 1830“. 1269  Запис нам указује да је његов могући преписивач архимандрит 

крушедолски или, као и претходног, Митрофан Алкич. У oба преписа видљив је утицај 

епископа Партeнија Павловића.1270  

Да ли је већ само по себи постојање ових преписа доказ да је на територији 

Карловачке митрополије у XIX веку служена Јаковљева Литургија? Ово питање поставља у 

књизи „Велики вход“ литургичар Владимир Вукашиновић, с том разликом што њиме 

обухвата и XVIII век. Према његовим речима, бар за сада, нема поузданог и дефинитивног 

доказа о њеном служењу. 1271  У закључку одељка „Литургија светог апостола Јакова у 

српском рукописном предању: Од Свете горе XVII до Карловачке митрополије XVIII и XIX 

века“, аутор констатује да су богослови Карловачке митрополије Јаковљеву литургију 

користили у „конфесионално полемичке сврхе“,1272  поткрепљујући овај навод примерима 

__________ 
1262 Исто, л. 20а. 
1263 Грујић, Православна Српска Црква, 163. 
1264 Служебник (1830), МСПЦ 716.  
1265 Служебник (1830), ПБР 158. 
1266 Служебник (1830), МСПЦ 716, л. 1а. Сравни: Владимир Вукашиновић, Велики вход, 19. 
1267 Исто, 19.  
1268 З. Ранковић, В. Вукашиновић и Р. Станковић, Инвентар рукописа Библиотеке Српске патријаршије, 44. 
1269 Служебник, ПБР 158, (1830), л. 1а. 
1270 Вукашиновић, Велики вход, 19. 
1271 Исто, 25. 
1272 Исто, 24. 



119 

који се везују за две врло значајне личности XVIII века, епископа Дионисија Новаковића и 

епископа посвећења Партенија Павловића, односно за њихов преводилачки рад. 1273 

Дионисије се у својим делима више пута позивао на ауторитет Јаковљеве литургије,1274 а 

Партеније Павловић је, као полиглота, као што се примећује у запису, превео са грчког 

језика Литургију апостола Јакова. После овог следи логичко питање: због чега је Јаковљева 

Литургија преписивана ако не да би је служили? Тешко је поверовати да ни једном није 

служена, бар у местима где су настали рукописи, у манастирима Хопово и Крушедол. У 

обзир треба узети и податак да је интересовање за Јаковљеву Литургију владало и после 

Стратимировићеве смрти 1836. године. Остаје, међутим, дилема да ли је било интересовање 

само за њен текст или, пак, и служење? У прилог томе сведочи једно писмо 

Стратимировићевог наследника, митрополита карловачког Стефана Станковића.1275 Упутио 

га је 1841. године свом пријатељу чије име не наводи, молећи га да му пронађе текст 

Литургије Светог апостола Јакова на грчком или словенском језику и каноне православне 

Цркве. Адресат му је са жаљењем одговорио да тих књига више нема и да се, можда, могу 

набавити само код бечких антиквара или у иностранству. 1276  Овај детаљ нас наводи на 

закључак да Станковић, по свему судећи, није знао за ове преписе и да су можда већ тада 

били загубљени. Међутим, један од могућих разлога његовог захтева могао би да буде и 

жеља за њеним служењем.  

Интересантно је да, од српских литургичара XIX века, Јаковљеву Литургију у 

литургијским приручницима помиње само Никола Вукићевић и то врло кратко. Наводи да је 

реч о најстаријој Литургији брата Господњег Светог Јакова, која се само служи у Јерусалиму 

на његов празник. Скратио ју је најпре Св. Василије Велики, а потом, мало касније, и Св. 

Јован Златоусти.1277 У другом делу Литургике Петра Лебедева, преводилац на српски језик 

Божидар Јовановић пише да је Литургију апостола Јакова скратио најпре Свети Василије „из 

презрења према људским слабостима“, а после њега, из истих разлога и још више, Јован  

Златоусти.1278 

  

__________ 
1273 Исто, 16. 
1274 Исто, 24. 
1275 Писмо митрополита Стефана Станковића о тексту Јаковљеве литургије, АСНУК МПБ, 13/1841. 
1276 Исто, АСНУК МПБ, 13/1841. 
1277 Вукићевић, Изясненiе свете литургiе, 33. 
1278 Петар Лебедев, Наука о богослужењу Православне цркве, део 1, превео Божидар Н. Јовановић (Београд: 

1898), 18. 



120 

Г. Рукописни требници и њихова богословска анализа 

Да бисмо добили што јаснију и потпунију слику богослужбеног живота Карловачке 

митрополије у XIX веку неопходно нам је било да сагледамо још један његов битан сегмент – 

евхолошки. Реч је о требнику – молитвослову, књизи без које је, с једне стране, незамисливо 

свештенослужење, а с друге, она је „на најдубљи начин повезана са животом људи и 

њиховим свакодневним потребама“.1279 У српском богослужењу требници су присутни још 

од XV века. Прво издање приређено је 1495. године, у штампарији Ђурђа Црнојевића. У XVI 

веку се у Горажду штампа Требник Божидара Горажданина (1523), а у Млецима издање 

Божидара Вуковића (1540) 1280  и друга. Значајно је поменути да су касније предузимане 

одређене редакторске интервенције на требнику. У Украјини је Петар Могила 1646. године 

саставио Требник да би „исправио црквену обредност“ и заштитио малоруску Цркву од 

погрешака и заблуда увучених са запада.1281 Његов Требник, грчки штампани евхологиони и 

одређени рукописни предлошци послужили су руском патријарху Никону да реформише и 

изда свој Требник 1658. године. У њему нису само промењене структуре одређених чинова, 

него је и смањен број молитава и свештенорадњи, на пример, у чиновима Крштења и 

Исповести. Уврштени су и нови чинови, као што су Уцрковљење новокрштеног детета и 

Погребење свештеника, а изостављени стари, попут Чина освећења цркве. Никон је, такође, 

увео и терминолошку промену, храм уместо црква.1282 Ове и друге промене биће евидентне у 

структури каснијих српских рукописних требника XVII и XVIII века, да би у XIX веку дошло 

до њиховог потпуног сажимања, па тако последње преписе, по својој врсти, можемо сврстати 

у допунске требнике.1283 Међутим, готово сви представљени примерци показују нам извесно 

одступање од његове дефиниције, јер имају само цео или непотпун први део (Чин освећења 

храма и разних ствари које припадају храму – богослужбених књига и одежди, сасуда, звона, 

икона, литија и осталог), док је други део, у коме се налазе обреди и службе намењене 

различитим потребама лаика у домаћем и друштвеном животу, као што ћемо видети, у 

већини требника – изостао.  

У овој целини најпре ћемо изложити основне податке о настанку и пореклу десет 

рукописних требника, према хронолошком поретку. Потом, у наставку, дајемо њихов 

детаљнији опис. 

Требник, БМС PP II 86. Требник је преписао звонар Живко Пешић 1808. године, о 

чему сведочи запис на листу 2б: „Во славу свјатија јединосушчнија животворјашчија и 

нераздјелимија Тројици, Оца и Сина и Свјатаго Духа, написасја сија књига Соборник сеј 

содержашчиј молитви и благословенија всјакаго рода утвареј церковних и орудиев к 

свјашченому олтарију принадлежашчих которија во требницјех употребљаемих посведневно 

не обрјетајутсја“.1284 Исписан је рускословенском црквеном ћирилицом, полуустав, црним и 

црвеним мастилом, на 40 листова хартије, величине 187 х 153 мм.1285 Припадао је „старој“ 

мањој цркви посвећеној Светој Тројици, у Горњој вароши, предграђу Земуна.1286 Пешићеву 

намеру да га препише можемо разумети у светлу не само тешке материјалне ситуације и 

недостатка средстава за куповину неопходних богослужбених књига, већ и као жељу и 

потребу да послужи епископу или свештенику при чинодејствима везаним за планирану 

__________ 
1279 Вукашиновић, Велики вход, 99. 
1280 Мирковић,  Православна литургика..., први општи део, 149. 
1281 Исто, 149. 
1282 Вукашиновић, Велики вход, 101. 
1283 Допунски требник својим последовањима допуњује Велики требник, а поготово мали. Настао је из тежње да 

се парохијским свештеницима који не могу при руци увек имати Велики требник „пружи ручна књига, у којој 

би биле многе службе из великог требника и других богослужбених књига“. Први пут штампан је у Кијеву 

1863. године. Видети: Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 148–149. 
1284 Требник (1808), БМС PP II 86, л. 2б. 
1285 Александра Драпшин, Рукoписне књиге XIX века (необјављене белешке). 
1286 Ово земунско насеље засновано је током последње деценије XVIII века. 



121 

изградњу нове цркве. Настанак Требника можемо довести у везу са посетом Земуну 

аустријског надвојводе Лудвига 1808. године. Том приликом православни мештани замолили 

су га да сазидају цркву и формирају нову парохију. Дозволу, међутим, нису одмах добили, 

него је, након безуспешног покушаја 1811. године, коначно изградњу одобрио 1817.  

аустријски цар Франц.1287  

Требник, БМС РР III 18. Преписан је 1816. године у Марадику.1288 Садржи 36 листова 

димензија 238 х 177 мм. 1289  Преписивач је непознат, а сачувани запис указује на 

претпоставку да би то могао бити Константин Вујић из Марадика, који је, према запису, 

књигу приложио парохијској цркви у време свештеника Теофила Бановачког 1816. 

године.1290  

Требник, НБС АРХ Рс 106. Преписао га је 1817. године у фрушкогорском манастиру 

Крушедолу његов намесник Давид Поповић. Садржи 40 листова, димензија 240 х 190 мм.1291 

Требник, Ириг (без сигнатуре). Рукопис се налази у парохијској библиотеци при цркви 

Светог Оца Николаја 1292  у Иригу. 1293  Преписао га је Арон Георгијевић, игуман 

општежитељног манастира Бођани, 1. новембра 1817.1294 О томе сведочи запис у елипсастом 

оквиру, украшеном у боји, на чијем врху је царска круна, а који гласи: „Во славу Светија 

Тројици списасја Соборник сеј содержашчији молитви и благословенија всјакаго вида, 

утвареј церковних, одежд свјашченических и прочих подобних, јакоже и орудијев и сосуди 

златних и срјебрјаних которија молитви во требницјех во церквах обично употребљаемих не 

обрјетајутсја“.1295 Требник има 30 листова  димензија 190 х 250 мм. На крају садржаја у дну 

странице је запис, 4. стих из 4. главе Прве посланице Тимотеју: „Свакое создание Божие 

добро и никтоже отметно – освјашчаемо словом Божијим и молитвоју“.1296 На последњој 

страници грађанском ћирилицом написан је тропар 1. гласа. и кондак 4. гласа празника 

Крстовдан, у којем се помиње краљ Франц I.1297 

Требник, БМС РР III 17.1298 Требник је настао 1818. године захваљујући преписивачу 

Ђорђу Иванићу, капелану из Госпођинаца.1299 Књига има 53 листа димензија 240 х 193 мм од 

којих су три исписане грађанском ћирилицом другог анонимног писара.1300  

Требник, ШИК 4. Требник је преписан у првој четвртини XIX века, а место и 

преписивач су непознати. Према запису на предњем листу до корица, припадао је 

свештенику Стефану Обрадовићу, 1301  пароху Шиклушком1302  1832. године. 1303  Сачуван је  

одломак Требника, свега 20 листова димензија 240 х 185 мм.1304 

__________ 
1287 Бранко Најхолд, Земунске цркве (Земун: Траг, 1993), 57. 
1288 Марадик, насеље у Војводини, 10 км западно од општине Инђија. 
1289 Драпшин, Рукoписне књиге XIX века (необјављене белешке). 
1290 Требник (1816), БМС РР III, л. 2б. 
1291 Штављанин и др, Опис ћирилиских рукописа Народне библиотеке Србије I, 213–215. 
1292 Благодаримо старешини цркве Светог Оца Николаја у Иригу, протојереју Дарку Јелићу, који нам је рукопис 

дао на увид. 
1293 Ириг, насеље у Војводини на јужним падинама Фрушке горе, припада Сремском округу. 
1294 Требник (1817), Црква Светог Оца Николаја, Ириг, л. 2а. 
1295 Исто, л. 3а. 
1296  „Јер је свако створење Божије добро и ништа није за одбацивање – јер се освећује речју Божијом и 

молитвом.“ Запис је, заправо, преузет из 4. и 5. стиха, 4. главе Прве посланице Тимотеју. 
1297 Требник (1817), Црква Светог Оца Николаја, Ириг, 31б. 
1298 Требник (1818), БМС РР III 17. 
1299 Госпођинци, војвођанско село у општини Жабаљ у јужној Бачкој.  
1300 Требник (1818), БМС РР III 17, л. 51а–53а. 
1301 Свештеник Стефан Обрадовић помиње се као један од доносилаца у Шиклош 1834. г. корисне књиге о 

медицини намењене „сељанима“, аутора Константина Пејичића. Био је, такође, једини купац њеног другог 

издања 1840. г. Видети: Константин Пеичић: Руководитель к изгублѣном здравлю (Будим, 1834); Илiя 

Поповићъ, Два духа и Вукъ Бранковићъ (Земун, 1857). 
1302 Шиклош је град који се налази у јужном делу Мађарске. Срби га више зову Шиклуш или Шиклеуш. Код 

града Шиклоша на брду Ђунтиру био је сахрањен српски деспот Св. Стефан Штиљановић. Нетрулежне мошти 



122 

Требник, ГР 33. Према запису на 36 листу Требник је, у манастиру Грабовцу1305 око 

1835. године, писао Атанасије Плавшић, свршени клирик из Новог Сада.1306 Текст на папиру 

исписан је црним мастилом. Обима је 36 листова, димензија 227 х 172 мм. Орнаментику чине 

геометријско-флорални црвени иницијали и завршни украси. Језик је црквенословенски са 

понеким српским морфолошким облицима. Овај тип Требника издан је као посебна књига у 

Кијеву 1863. године.1307 

Требник, БМС РР III 16. Потиче из монашке средине. Чинови су исписани трудом 

јеромонаха Митрофана Алкића1308 1840. године у фрушкогорском манастиру Гргетег. Има 47 

листова димензија 229 x 178 мм. Требник је припадао је Георгију Андрејевићу, пароху 

катедралне новосадске цркве и конзисторијалном акцесору (помоћнику).1309 

Требник, БМС РР III 57. Према запису у књизи писао га је 1840. године у Илоку1310 

Павле Јовановић.1311 Рукопис садржи 24 листа димензија 245 х 190 мм.1312  
Молитвослов (Требник), БСП Рс 360. Према запису, Требник је настао 1845. године, а писар је 

Јован (Лукин) Богдановић, парох дивоселски.1313 Садржи 346 страна, димензија 182 х 110 мм.1314 

Поред записа о преписивачу, постоји и запис да је књигу увезао Никола Мандић, парох грачачки, 

отац митрополита Николаја Мандића, деде Николе Тесле.1315 Према другом запису, као предложак за 

књигу коришћен је Велики требник Петра Могиле.1316 

Сви рукописни требници, по својој основној структури, врло су слични. Изузетак је 

дивоселски Молитвослов, истовремено и најобимнији, који представља комбинацију малог и 

допунског требника. Свима им је заједничко да садрже следећих девет чинова: Чин 

постављања крста на врх крова новосазидане цркве или звоника, Чин благосиљања и 

освећење новог звона, Чин благосиљања нових свештеничких одежди, Чин благосиљања и 

освећења богослужебних сасуда, то јест: дискоса, путира, звездице и кашичице са три 

њихова прекривача – сваког посебно, Чин благосиљања и освећења новог кивота у којем се 

чувају Христове божанствене тајне, Чин благосиљања и освећења новог крста од злата, 

сребра или дрвета, или распећа насликаног на дрвеном крсту или дасци, Чин благосиљања 

нових црквених сасуда, то јест: кадионице, кадионице са ручицом, анафорника, посуде за 

____________________ 

Св. Стефана су Срби узели и однели на Фрушку гору 1547. године у његову цркву задужбину. Видети: Д. 

Давидов, Споменици Будимске епархије, 331. 
1303  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 146. 
1304 Исто, 146. 
1305  Манастир Грабовац налази се у Будимској епархији, јужно од Будимпеште. Био је најмањи и 

најсиромашнији манастир Карловачке митрополије. Основали су га калуђери далматинског манастира 

Драговић 1593. г. Видети: Стеван Чампраг, „Манастир Грабовац у Мађарској“, Зборник за друштвене науке 17 

(1957): 130. 
1306  Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије 

будимске у Сентандреји, 65. 
1307 Исто, 65. 
1308 Основне податке о Митрофану Алкићу нисмо пронашли. Поуздано се зна да је од 1824–1845. г. припадао 

братству манастира Гргетег на Фрушкој гори. Пре тога, боравио је у манастиру Хопово. У Гргетегу је 

преписивао богослужбене књиге. Међу њима су извод из Посног триода (1839) два Трипеснаца (1841, 1845) и 

Ирмологиј. Видети: Сава Вуковић и Стеван Бугарски, Монаштво Карловачке митрополије (Београд: Манастир 

Гргетег, 2018), 375.  
1309 Требник (1840), БМС РР III 16, предлист [I]. 
1310 Илок, град у Републици Хрватској који административно припада Вуковарско-сремској жупанији. 
1311 Требник (1840), БМС РР III 57, предлист [I]. Име, презиме писца и место преписивања подударају се са 

Павлом Јовановићем (у монаштву Петар), потоњим епископом горњокарловачким (1859–1864) и митрополитом 

Србије (1833–1859), који је такође рођен у Илоку. Премда овај податак може да унесе забуну, евентуалну 

сумњу отклања чињеница да је у време настанка Требника Павле већ био увелико замонашен. 
1312 Требник (1840), БМС РР III 57, л. 1б.  
1313 Данас Дивосело, насеље у Лици близу Госпића, Личко-сењске жупаније у Републици Хрватској. 
1314 Зоран Ранковић и др., Инвентар рукописа Библиотеке српске патријаршије, 58. 
1315 Молитвослов (Требник) (1845), БСП Рс 360, предлист [II]. 
1316 Исто, предлист [III]. 



123 

воду и других сасуда који припадају олтару, многих или једног, Чин освећења покривача 

божанствене трпезе и жртвеника и Чин благосиљања војничких оружја. Све наведене обреде, 

изузев последњег, Чина благосиљања војничког оружја, садржи још и дивоселски 

Молитвослов. 

Од наведених последовања, грабовачки и шиклушки требници садрже пет чинова: 

Чин благосиљања и освећења крста од злата, сребра или дрвета, Чин благосиљања звона, Чин 

благосиљања и освећења нових свештених одежди, Чин благосиљања крста на торњу и Чин 

благосиљања и освећења богослужбених сасуда. 

Одређена обредословља не налазимо у свим требницима, што је вероватно зависило 

од конкретних потреба парохије. По томе је јединствен дивоселски Молитвослов са 

следећим последовањима: Мало водоосвећење у дому (1–3), Благосиљање стада по 

водоосвећењу (4–6), Молитва против немоћи и неспавања (10–13), Молитва против стидних 

помисли (14–15), Молитва против сваке немоћи (15–16). Даље овај Требник садржи: 

Последовање различитих литија и молитвених бденија (22–32), Последовање за кишу у 

време суше (32–62), Последовање на њивама, у винограду или врту против разних врста 

штеточина (62–70), Молитва за обновљење храма (140–142), Парастос (151–174), Молитва за 

оне који страдају од злих духова (174–177). Евхологион садржи и Последовање молебно за 

избављење од нечистих духова (177–226), Молитву за истеривање демона, (226–228) 

Молитву за примање сваке молбе (228–230), затим: Чин како треба јереј да савршава литију 

(230–243), Последовање над пећи (243–246), Последовање за постављање сакупљеног сена 

(246–249). У наставку се налазе исписане молитве: нероткињама (249–253), пред почетак 

сваког дела (253–254), за смиривање непријатеља (254–256), за заклињање самог себе или 

неког другог лица (256–258), за разрешење од сваке клетве (258–259), за оне који су под 

забраном и који су се везали заклетвом (259–261), за благосиљање рибарске мреже (261–262) 

и уређења брода (262–264). 

Од додатних текстова Требник садржи Канон пресветој, једносушној и животворној и 

нераздљивој Тројици услед немоћи (70–110) скраћена црквена правила важна за надзор 

свештенослужитеља (духовника) (265–301), Указ при кропљењу семена (301–303), Пасхалну 

таблицу од 1860. до 1915. године (303–307), Правило на Воздвижење Часног Крста (307–

314), Правило Велике недеље Христовог страдања, са постављењем Христовог гроба на 

Велики четвртак (314–324), Правило при божанственој Литургији ако три свештеника 

литургишу (325–328), типик за катавасије (329–331), Васкрсне тропаре (331–334), Правило 

како јереј треба да служи на вечерњу бденија и на јутрењу полијејеј (334–338), о певању 

тропара у Недељу митара и фарисеја и кроз сву Четрдесетницу у недељни дан (338–339). На 

крају се налази образац за Многолетствије владару и црквеним великодостојницима (339–

341). 

Поред дивоселског, по томе што садржи последовања којих нема у другим 

евхологионима карактеристични су још: Грабовачки требник, у којем се налази Чин 

освећења иконостаса1317 и Госпођиначки, са последовањем малог освећења воде у невољи1318 

и молитвама: за непознату болест,1319 у сваки час1320 и над гробом преминулог.1321 У њему је 

накнадно, грађанском ћирилицом исписана општа Стихира српским светитељима Јована 

Георгијевића.1322 Исти текст стихире налазимо у препису Катавасије из 1871. године.1323 

__________ 
1317 Требник (око 1835) ГР 33, л. 30. 
1318 Требник (1818), БМС РР III 17, л. 48а–49а. 
1319 Исто, л. 35б–40б. 
1320 Исто, л. 49б–50а. 
1321 Исто, л. 51б–53а. 
1322 Исто, л. 51а–51б. 
1323 Видети: Катавасија  (1871), БМС PP I 58, 81–84. 



124 

Само два требника садрже Чин благосиљања крста који се носи на прсима,1324 Чин 

оснивања дома 1325  и Молебан у време напада више животиња, 1326  док Чин благосиљања 

новог дома при првом усељењу1327 поред ова два садржи још и дивоселски Требник.1328 

Четири требника изузетак су по томе што имају Чин при оснивању цркве и побијању 

крста,1329 Чин благосиљања и освећења божанствене трпезе,1330 Молитву над хоругвом1331 и 

Чин освећења овчијих и других стада.1332 За шест требника карактеристично је да имају Чин 

благосиљања  нове цркве1333 од свештенослужитеља кога је архијереј за то овластио, односно 

архимандрита, протопрезвитера,1334 игумана,1335 презвитера,1336 или неког другог свештеног 

лица.1337 Од десет требника, само три не садрже Чин благосиљања и освећења икона.1338  

Требници су, изузимајући дивоселски, концепцијски врло слични. Сви су преписани у 

првој половини XIX века црковенословенским језиком, као допунске, ручне, помоћне књиге, 

са обредима и молитвама неопходним свештенослужитељима Карловачке митрополије. 

Њиховим упоређивањем није тешко закључити да су приоритет преписивачима били обреди 

везани за литургијски простор, односно цркву и богослужбене предмете. Садржај недостаје у 

четири требника, а шест њиме почињу. 1339  Најобимнији требник који представља 

комбинацију 37 различитих молитвословља и чинова је дивоселски Молитвеник. Три 

требника садрже 11 чинова, 1340  два по 12 1341  и 10 чинова, 1342  док један требник има 16 

чинова. 1343  У сачуваном одломку шиклушког Требника, који је свакако био обимнији, 

сачувано је свега 9 последовања.1344   

Идентификовано је осам преписивача. Три потичу из манастирске средине и писали 

су их по чину свештеномонаси, три су лаици, а два презвитери. Интересантно је да ни на 

__________ 
1324 Требник (XIX век), ШИК4, л. 12, Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке 

Српске православне епархије будимске у Сентандреји, 146; Молитвослов (Требник), Рс 360 (1845), 118–121. 
1325 Требник (око 1835), ГР 33, л. 24, Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке 

Српске православне епархије будимске у Сентандреји, 65; Требник РР III 17 (1818), л. 43б–45а. 
1326 Требник, РР III 17 (1818) л. 41б–43б, Требник, НБС АРХ Рс 106 (1817) л. 38а–40а. 
1327 Требник (око 1835), ГР 33 л. 26, Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке 

Српске православне епархије будимске у Сентандреји, 65; Требник (1818), БМС РР III 17, 45а–48а. 
1328 Молитвослов (Требник) (1845), БСП Рс 360, 16–22.   
1329 Требник (1808), БМС PP II 86, л. 3а–9б. 
1330 Требник (1840), БМС РР III 57, л. 21а–22а. 
1331 Требник (1840), БМС РР III 57, л. 24а–б. Хоругве (τά λάβαρα) или барјаци који се носе на литијама изван 

храма. Најчешће су израђени од платна или метала са обострано угравираним, извезеним или насликаним 

ликом светитеља или празника коме је посвећен храм. Видети: Фундулис, Литургика 1, 36. 
1332 Требник (1817), НБС АРХ Рс 106, л. 37а–38а; Требник (1817), Црква Светог Оца Николаја, Ириг, л. 29а–30а; 

Требник (1818), РР III 17, л. 40б–41б. 
1333 Више о овој теми видети: Владимир Вукашиновић, „Освећење литургијског простора код Срба у XIII и XIV 

веку“, у Велики Вход, 60–81. 
1334 Требник (1840), БМС РР III 16, л. 3а–9а; Требник (око 1830), БСП Рс 147 л. 2а–6б. 
1335 Требник (1808), БМС PP II 86, л. 11а–16а; Требник (1817), БМС РР III 18, л.4а–10б. 
1336 Требник (1840), БМС РР III 57, л. 2а–2б. 
1337 Требник (око 1830), БСП Рс 147, л. 2а–6б; Требник (1808), БМС PP II 86, л.11а–16а; Требник (1817), НБС 

АРХ Рс 106, л. 2а–7а. 
1338 Требник (1808), БМС PP II 86; Требник (1816), БМС РР III 18; Требник (1840), БМС РР III 57. 
1339 Требник (1817), БМС РР III 18, л. 3а–3б; Требник (1817), БМС РР III 18, л. 3а–3б; Требник (1817), Црква 

Светог Оца Николаја, Ириг, л. 4а–4б; Требник (око 1830), БСП Рс 147, л. 1а–1б; Требник (1840), БМС РР III 16, 

л. 2а–2б; Требник (1840), БМС РР III 57, л. 2а–2б; Требник (1818), БМС РР III 17 1–3; Молитвослов (Требник) 

(1845), БСП Рс 360, IVа–VIб. 
1340 Требник (1808), БМС PP II 86; Требник (1817), НБС АРХ Рс 106; Требник (1840), БМС РР III 16. 
1341 Требник (око 1835), ГР 33, Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске 

православне епархије будимске у Сентандреји, 64–65; Требник (1840),  БМС РР III 57. 
1342 Требник (1817), Црква Светог Оца Николаја, Ириг; Требник (1817), БМС РР III 18. 
1343 Требник (1818), БМС РР III 17. 
1344 Требник (XIX век), Шиклош, ШИК4, Синдик и др., Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке 

Српске православне епархије будимске у Сентандреји, 145–146. 



125 

једном примерку нисмо пронашли запис о добијању свештеног благослова за преписивачки 

рад. 

Што се тиче времена њиховог преписивања, сви припадају првој половини XIX века. 

Најстарији Требник је из 1808. године.1345 а најмлађи 1845. године.1346 За два требника година 

преписивања није прецизно утврђена. Грабовачки је датиран приближно у 1835. годину, док 

је за шиклушки оквирно утврђена прва четвртина XIX века. 

На коначни њихов састав утицали су, с једне стране, конкретне богослужбене 

потребе, а с друге, недостатак одговарајућих богослужбених књига. Кад је реч о првих пет 

требника, преписаних од 1808–1818, тешко је закључити са којег су конкретног предлошка 

последовања могла да буду преписана. То би могао да буде неки од штампаних српских, 

руских или малоруских издања XVII или XVIII века. Преписивачима других пет млађих 

рукописних требника, преписаних у периоду од 1832–1845, већ су била доступна и млађа 

издања штампаних српских требника. Међутим, кад јер реч о Молитвослову из 1845. године, 

јасно је, према запису у њему, да је као предложак узет Требник Петра Могиле.1347 Значајно 

питање на које још немамо одговор, а то ће показати време, да ли је 1845. година 

истовремено граница после које требници у Карловачкој митрополији више нису били 

преписивани? 

 

 

Табела 3: Преглед рукописних богослужбених књига  

Карловачке митрополије у XIX веку 
 

Редни 

 број 

Врста  

богослужбене књиге 

Скриптор Место 

преписивања 

Време 

преписивања 

1. Требник  

(БМС PP II 86) 

Живко Пешић Земун 1808. 

2. Служебник 

 (Крка 32) 

Јеромонах 

Спиридон Симић 

Манастир Крка 1808. 

3. Служебник  

(Крка 33) 

Јеромонах 

Спиридон Симић 

Манастир Крка 1809 

4. Јеванђелистар  

(БСП Рс 469) 

Архимандрит 

Прокопије Болић 

Манастир Раковац 1814. 

5. Требник  

(БМС РР III 18) 

 

Х 

Марадик 1816. 

6. Требник  

(НБС АРХ Рс 106) 

Јеромонах Давид 

Поповић 

Манастир 

Крушедол 

1817. 

7. Требник  

(Ириг) 

Јеромонах Арон 

Георгијевић 

Манастир Бођани 1817. 

8. Требник  

(БМС РР III 17) 

Свештеник Ђорђе 

Иванић 

Госпођинци 1818. 

9. Архијерејски чиновник  

(НБС АРХ Рс 466)  

 

Х 

 

Х 

 

1821. 

__________ 
1345 Требник (1808), БМС PP II 86. 
1346 Молитвослов (Требник) (1845), БСП Рс 360. 
1347 Код Срба је Могилин Требник био у употреби у многим местима, између осталог и у манастирима Гргетегу 

и Ремети. Видети: Вукашиновић, Барокна теологија, 301. Цитирано према: Бодин Вуксан, „Покајање и исповед 

код Срба у религиозној литератури у графици 18. века“, Зборник филозофског факултета, серија А: Историјске 

науке, књ. 17 (1991): 257. 



126 

10. Јеванђеље по Матеју, Марку, 

Луки и Јовану  

(ДП 21/1–2) 

 

Лука Милованов 

 

Будим 

 

1823. 

11. Служебник 

(ПБР 158) 

Архимандрит 

Димитрије 

Крестић 

Манастир 

Крушедол 

 

1830. 

12. Служебник  

(МСПЦ 716) 

Јеромонах 

Митрофан Алкић 

 

Манастир Хопово 

 

1830. 

13. Осмогласник  

(БМС PP II) 97  

Гаврило 

Тодоровић 

 

Х 

 

1834. 

 

14. Требник дополнителни 

(ГР 33) 

Клирик Атанасије 

Плавшић 

Манастир 

Грабовац 

 

Око 1835. 

15. Требник  

(БМС РР III 16) 

Јеромонах 

Митрофан Алкић 

Манастир Гргетег 1840. 

16. Требник  

(БМС РР III 57) 

Павле Јовановић Илок 1840. 

17. Молитвослов (Требник)  

(БСП Рс 360) 

Свештеник Јован 

Богдановић 

Дивосел 1845. 

18. Катавасија 

(БМС РР I 58) 
Учитељ Светозар 

Бајић  

Сириг  1871–1872. 

19. Архијерејски требник 

(НБС Рс 100) 

 

Х 

 

Х 

 

XIX век 

20. Ручна књига 

Стефана Станковића 

(БСП Рс 182) 

 

Х 

 

Х 

 

XIX век 

21. Требник 

(ШИК 4) 

 

Х 

 

Х 

XIX век, прва 

четвртина 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

ПОГЛАВЉЕ 2 
 

2. ШТАМПАРСТВО И ШТАМПАНЕ БОГОСЛУЖБЕНЕ КЊИГЕ 

 

 

А. Штампарије и штампари српских богослужбених књига 

  

Штампарство и књижарство као један од начина дистрибуције књига одиграли су 

значајну улогу у  мисионарској делатности Цркве у Карловачкој митрополији. У XIX веку 

дошло је до њихове експанзије, што је допринело, с једне стране, штампању и 

прештампавању богослужбених књига и, с друге, умножавању литературе духовног садржаја 

за потребе верног народа. Главне препреке штампању српских књига у XVIII и XIX веку 

представљали су хабзбуршка власт и чињеница да су власници штампарија били странци.1348 

Карловачки митрополит Павле Ненадовић је још 1750. године молио Илирску дворску 

депутацију у Бечу за дозволу да отвори штампарију у фрушкогорском манастиру Раковцу. 

Одговорено му је „да се ''Рацима'' не може дозволити да штампарију оснују где они хоће, а 

понајмање у неком православном манастиру (...) већ само у неком месту где би штампарија 

била под сталном присмотром Католичке цркве“.1349 

Познато је да је дуго искључиви монопол на штампање књига1350  имала приватна 

штампарија Јозефа Курцбека у Бечу. Он га је добио Привилегијом царице Марије Терезије 

14. фебруара 1770. године.1351 Његова типографија једина је тада могла да штампа ћирилска 

издања, будући да је поседовала ћирилски слог.1352 У почетку Србима нису давали дозволе за 

типографски рад. Емануил1353 Јанковић и Дамјан Каулици1354 поднели су молбе властима да 

им дозволе отварање српске штампарије у Новом Саду. 1355  Јанковић је молбе упућивао 

представницима Жупаније бачке, 1356  и Српском народно-црквеном сабору у Темишвару 

1790. године.1357 Од Илирске дворске канцеларије у Бечу тражио је одобрење за штампање 

православног молитвеника на грчком језику, али одговор никада није добио. 1358  Градски 

магистрат у Новом Саду издао му је одобрење само за књижару, у којој су трговци продавали 

француске и немачке књиге.1359 Међутим, не одустајући од своје намере, Јанковић је отпочео 

штампање књига намењених Србима на немачком језику. 1360  Био је свестрана личност, 

научни радник, драматург, преводилац, један од првих српских природњака XVIII века и 

__________ 
1348 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 7. 
1349 Дејан Медаковић, Срби у Бечу, 96. 
1350 Димитрије Е. Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем 

ХVIII и у првој половини ХIХ века“, Календар Српске православне патријаршије, Црква (2000): 71. 
1351 Медаковић, Срби у Бечу, 96. Лазар Плавшић тврди да је то било 1769. г. Сравни: Лазар Плавшић, Српске 

штампарије од краја XV до половине XIX века (Београд: Београдско-графички завод, 1959), 264. 
1352 Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем ХVIII и у 

првој половини ХIХ века“, 71. 
1353 У литератури и периодици помиње се под именом Емануел, Емануил и Емануило. 
1354 Дамјан Стефановић Каулици је од 1780. г. у Новом Саду продавао руске црквене и српске школске књиге 

штампане у Бечу. Према каталогу из 1804. г. у књижари је имао 161 примерак разних црквених, молитвених, 

историјских и школских славеносрпских и словенских књига. Петар Јоновић, Књижаре Новог Сада 1790–1990 

(Нови Сад: Књижевна заједница Новог Сада, 1991), 19. 
1355 Павле Ивић и Митар Пешикан, „Српско штампарство“ у Историја српске културе (Горњи Милановац: 

Дечје новине; Београд: Удружење издавача и књижара Југославије, 1996), 144–145.  
1356 Писмо представника бачке Жупаније Краљевском угарском намесничком већу (27. 5. 1790), Рукописно 

одељење Матице српске (РОМС) 10799. 
1357 Писмо Емануила Јанковића Темишварском сабору (15. 9. 1790), РОМС 10799. 
1358 Душан Попов, „Емануил Јанковић (1758–1792)“, у Знаменити књижари и издавачи Новог Сада: Емануил 

Јанковић, браћа Поповић, Арса Пајевић, Лука Јоцић, Светозар Огњановић, Владимир Лежимирац (Нови Сад: 

Новосадски клуб; Ветерник: Добра вест, 1993), 19. 
1359 Попов, Срби у Војводини 3, 406. 
1360 Плавшић, Српске штампарије од краја XV до половине XIX века, 280. 



128 

следбеник просветитељских идеја Доситеја Обрадовића. Преминуо је 1791. године у 

Суботици.1361 Када је годину дана касније у Бечу умро Јозеф Курцбек, његову штампарију 

откупио је српски новинар Стефан Новаковић.1362 После финансијског краха,1363 Новаковић 

је издавачка права продао Универзитету у Пешти. Из Беча је 1796. године штампарија 

премештена у Будим 1364  под називом „Славеносерпска, валахијска и восточних језиков 

типографија Краљевскаго универзитета“. 1365  Овим је Будим постао нови центар српске 

културе и штампања српских богослужбених књига. Часослов је, на пример, штампан: 1806, 

1815, 1824, 1827, 1832, 1836, 1838, 1841, 1846, 1851, 1852, 1854, 1855, 1857 и 1863.1366 

Псалтир је штаман у 11 различитих издања, године: 1809, 1815, 1817, 1822, 1825, 1829, 1832, 

1838, 1846, 1854. и 1855. 1367  У будимској типографији у XIX веку, за потребе српског 

богослужења, објављени су Требник (1821),1368 Служебник (1825)1369 и једна Катавасија1370 

(1855).1371 Псалтири су штампани у Пешти 18641372 и 1865. године.1373  
Дозволу за отварање приватне штампарије у Бечу, са ограниченим штампарским 

правом, 1819. године добио је српски дипломата, новинар и типограф Димитрије Давидовић. 

Радила је у врло тешким условима свега две године. Аустријска власт ју је затворила, а 

Давидовић је прешао у Србију.1374 

„Србску типографију“ хтели су у Трсту да отворе књижевник Јоаким Вујић и 

Викентије Ракић (1750–1818) игуман манастира Фенек.1375 Потоњи је 1803. године помоћ 

затражио од митрополита Стефана Стратимировића.1376 Књиге је штампао у Венецији, код 

Грка Теодосија Пана.1377 Идеју о српској штампарији покренуо је и Доситеј Обрадовић. Он је 

__________ 
1361 Према Лазару Плавшићу, Јанковић је умро 1792. године, Сравни: Плавшић, Српске штампарије од краја XV 

до половине XIX века, 280. 
1362 У молби цару Новаковић истиче да „жели да штампа добре књиге и без погрешака и уз јефтинију цену, како 

би конкурисао сличним књигама које се увозе из Русије“. Видети: Медаковић, Срби у Бечу, 93. 
1363 Ивић, Пешикан, „Српско штампарство“, 144. 
1364 Драган Јаковљевић, „Пештанске деценије Матице Српске“, Мегатренд ревија бр. 1 (2017): 224. 
1365 Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем ХVIII и у 

првој половини ХIХ века“, 75. 
1366 Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 3, 287–297. 
1367 Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 459–469. 
1368 Требник, Будим 1821, БМС Р19 Ср I 504. 
1369 Служебник, Будим 1825, БМС Р19 Ср III 384. 
1370 Према Допису епископа будимског Георгија Зубковића из 1915. г., у Будиму су штампане Катавасије 1824. 

и 1832. г. Ових двају издања, међутим, нема у Каталогу старих и ретких књига Библиотеке Матице српске у 

Новом Саду. 
1371 Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 1, 555. 
1372 Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 456. 
1373 Исто, 459. 
1374 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 9. 
1375 У манастиру Фенек закалуђерио га је 9. априла 1786. игуман Софроније Стефановић. Био је игуман мана-

стира Фенек од 1799. до 1810. Служио је при цркви Светог Спиридона у Трсту, где се бавио богословским радом и 

црквеном књижевношћу. У Београд је прешао 1811. године, радећи као професор у новооснованој Богословији. 

Један је од најчитанијих писаца с почетка XIX века и најплоднији писац Доситејевог времена. Написао је, између 

осталог, „Правило молебное ко пресвјатој Богородицје и преподобнеј Параскеви сербској“. Видети опширније: 

Радован Грандић, „Вићентије Ракић Живот и рад“, Гласник Историског друштва у Новом Саду књига VIII, свеска 

1 (1935): 10–20; Драган Павловић, „Вићентије Ракић – II дела“ књига VIII, свеска 3 (1935): 360–370. 
1376 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 11. 
1377 Међу његовим одштампаним књигама у XIX веку налазиле су се и оне намењене цркви и лаичкој побожности, 

на пример: „Хранилиште душе“, преведено са грчког језика и штампано 1800. године, „Кратко настављеније о 

исповести и молитви“ (1801), „Житије светог великомученика, чудотворца и мироточца Јована Владимира цара 

српскога“ (1802), „Правило у светима Оца нашег Спиридона Архиепископа Тримидунскаго чудотворца“, преузето 

из Минеја и других грчких превода (1802), у стиховима „Житије праведног Јосифа прекрасног“ (1804). Међу 

насловима су и Ракићева „Лествица има педесет степеница“, „О молитви, посту и милостињи“ (1805), „Слово о 

поштовању цркве“ са приложеном молитвом исповедања Богу, дело светог Димитрија Ростовског чудотворца 

(1807) и „Житије светог оца нашег Василија Великог архиепископа Кесарије Кападокијске“ (1886). У штампарији 

Дамјана Каулиција 1803. штампано је у стиховима „Житије светог великомученика Јевстатија Плакиде и Светога 



129 

из Трста 9. марта 1805. године у писму Петру Петровићу Његошу изразио жељу да негде 

подигне училиште и установи мању штампарију за потребе школе и целе српске нације. 

Притом је Доситеј мислио на наставак традиције старог српског штампарства и Божидара 

Вуковића Подгоричанина, 1378  који је желео да своју штампарију у Млецима пренесе на 

српско тло. Доситеј, међутим, није успео да реализује своју замисао јер је умро 1811. 

године.1379 Преса је купљена у Петербургу и 24. маја 1831. донета у Београд,1380 а с њом се 

радило под именом Књажеско-србска књигопечатња. 1381  У њој су 1833. године почеле 

припреме за штампање црквених књига, што је, уз штампање школских књига, требало да 

буде њен превасходни циљ.1382 Потреба за црквеним књигама била је велика. На пример, 

свештеници православних цркава у Србији и Бугарској су из штампаних књига преписивали 

молитве и стихире и један другом их слали.1383 Од 1833. године штампарија је премештена у 

Крагујевац, где је радила до половине јуна 1835. Главни део њеног рада био је усмерен на 

штампање часослова. Исти је одштампан 1834,1384 а не марта 1835. године, како је навео 

Александар Арнаутовић.1385 Штампарија је каснијe враћена у Београд.1386  

Према штампарској традицији, свака богослужбена књига на уводној страници објав-

љивала је име архијереја чијим благословом је штампана. Најчешће је то био карловачки ми-

трополит, или други епископ који је својим ауторитетом сведочио исправност садржаја бого-

службене књиге. Често је посебном напоменом наглашавано одобрење власти за штампање 

књиге. Власт је именовала и посебне цензоре, са задатком да контролишу њихово објављи-

вање. Као дугогодишњи цензор помиње се пештански адвокат Георгије Петровић.1387 За сва 

издања будимских богослужбених књига благослов су давали карловачки митрополити Сте-

фан Стратимировић, Стефан Станковић и Јосиф Рајачић. Према истраживању историчара 

Љубомира Дурковића Јакшића1388 који је „српске библиотеке приказао у поодмаклом стадију 

њиховог развитка“,1389 изузев Будима, штампарије у којима су објављиване српске књиге на-

лазиле су се још у следећим местима: Карловцу (од 1830), Новом Саду (1831–1848. и од 1850), 

Београду (1831–1835), Цетињу (од 1834), Задру (од 1838), Суботици (од 1846), Сремским 

Карловцима (1848–1849), Загребу (од 1848), Земуну (1849–1850) и Панчеву (1850).1390 Стране 

штампарије радиле су у Венецији – Млецима, Бечу, Санкт Петербургу, Лајпцигу, Темишвару, 

Трсту, Одеси, Сегедину и Москви. 1391  Штампање многих књига у Венецији везано је за 

личност Јефте Поповића, родом из Сремских Карловаца, који је завршио Карловачку гимна-

зију и богословију. На захтев Српске општине у Трсту, митрополит Стефан Стратимировић 

послао га је тамо за учитеља 1819. г. Захваљујући његовим личним везама и контактима са 

богатим српским трговцима и новчаној помоћи, своја дела објављивали су Захарије Орфелин, 

____________________ 

Спиридона чудотворца“ и „Житије Стевана Првовенчаног“ (1813). Видети: Стојан Новаковић, Српска 

библиографија за новију књижевност 1741–1867 (Београд: Српско учено друштво, 1869), 53–73. 
1378 О Божидару Вуковићу и његовој штампарији више у: Ратко Хрваћанин, Историјско-богословска анализа срп-

ских штампаних литургијара из XVI века (Београд – Врњци: Православни богословски факултет  2017), 100–104. 
1379  Александар Арнаутовић, Штампарије у Србији у XIX веку (Београд: Државна штампарија Краљевине 

Србије, 1912), 5–7. 
1380 Исто, 28. 
1381 Исто, 30. 
1382 Исто, 35. 
1383 Исто, 37. 
1384 Видети: Часослов, Крагујевац 1834, НБС II 138; С. Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност 

1741–1867, 184. 
1385 Арнаутовић, Штампарије у Србији у XIX веку, 42. 
1386 Исто, 43. 
1387 Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем ХVIII и у 

првој половини ХIХ века“, 75. 
1388 Подсећамо да је о овом врсном историчару у Никшићу 10. јуна 2017. одржан научни скуп под називом: „Др 

Љубомир Дурковић Јакшић – живот и научно стваралаштво“. 
1389 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 62. 
1390 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 7. 
1391 Исто, 7. 



130 

Павле Соларић и Доситеј Обрадовић.1392 Доситеј и Вук Караџић своја дела објављивали су у 

штампарији Берна Таухница јуниора у Лајпцигу.1393 У Будиму је као издавач успешно радио 

један од најзанимљивијих српских културних радника Јосиф Миловук, који је између 1827. и 

1831. године штампао књиге, док је у Сентандреји радио Герг Јакшић.1394 Монопол је изгубио 

оног момента када је 1831. године из Русије у Кнежевину Србију, у Београд, увезена1395 

такозвана „Књажевска српска печатња“.1396 Тај моменат био је пресудан за одлуку аустријске 

власти да Србима у Монархији најзад дозволе да имају сопствену штампарију.1397 1836. године 

отворена је Цесарско-краљевска привилегована штампарија Павла Јанковића, 1398  синовца 

поменутог Емануила Јанковића. Одобрење је добио 1841. године и Јован Каулици,1399 син 

Константина Каулиција, па су обојица радили у Новом Саду од 1843. године.1400 Константин 

је, као и његов отац Дамјан, у књижари продавао: Нови завет, Библију, Тумачење Јеванђеља, 

Страсно Јеванђеље, Србљак, Пентикостар, Минеј празнични, Псалтир с последовањем, Октоих 

у 2 дела и Триод посни. Престоно Јеванђеље у кадифи било је најскупље (80 форинти), док су 

цене осталих црквених књига биле знатно ниже. На пример, Страсно Јеванђеље 2 форинте, 

Србљак 8 форинти, Пентикостар 20 форинти, а Триод посни 24 форинте.1401 

Према Илариону Руварцу, епископ темишварски Пантелејмон Живковић (1839–

1851)1402 предложио је 1839. године да се у једном манастиру отвори штампарија, по узору на 

бечке школе. За потребе клирикалних школа штампала би катихизисе, „књиге благочестија“, 

али и све црквене књиге за Србе и Влахе.1403 Тако не би морали „скупо плаћати и с толикимa 

погрjешкама добијати, и проче богословске књиге за свештенство и побожне и молитвене 

књижице за Христиане с мањом ценом“.1404 При том, Живковић је навео пример Јермена у 

Бечу и Венецији који су имали своје типографије и одатле по целој Азији слали побожне и 

молитвене књиге.1405  

Дозволу за штампање српских књига 1847. г. добио је Данило Медаковић,1406 који је 

штампарију исте године откупио од наследника Емануила Јанковића.1407  Због Револуције 

1848/49. морао ју је преместити, најпре у Сремске Карловце, а потом у Земун и на крају у 

Нови Сад. 1408  У њој су, између осталог, с благословом епископа бачког Платона 

Атанацковића одштампани Псалтир 1857. године, Октоих 1858, старозаветне књиге Товита, 

Јудите, Естире и Јова. Епископ бококоторски Герасим Петрановић штампао је овде књигу 

„Побожна размишљања при слушању свeте литургиjе“ (1853) која је током XIX века више 

пута прештампавана у новосадским штампаријама Данила Медаковића, Игњата Фукса и М. 

Димитријевића.1409 Медаковић је 1859. године штампарију продао бачком епископу Платону 

__________ 
1392 Злата Бојовић, „Дубровник у српској књижевности“, Отисак из Гласа CDXXVII Српске академије наука и 

уметности, Одељење језика и књижевности, књ. 30 (2017): 32. 
1393 Јакшић, Историја српских библиотека..., 7. 
1394 Плавшић, Српске штампарије од краја XV до половине XIX века, 45      
1395 Поповић, Срби у Војводини 3, 167. 
1396 Касније преименована у Државна штампарија, а данас Београдски издавачко-графички завод. 
1397 Поповић, Срби у Војводини 3, 168. 
1398  Душан Поповић тврди да је Јанковић од аустријских власти добио дозволу 23. јануара 1837. године. 

Упореди: Поповић, Срби у Војводини 3, 168. 
1399 Ивић и Пешикан, „Српско штампарство“, 144. 
1400 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 10. 
1401 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 227.  
1402 Вуковић, Српски јерарси..., 393.  
1403 Иларион Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија 

за кандидате свештеничког реда? (Нови Сад: Штампарија А. Пајевића, 1887), 39. 
1404 Исто, 39. 
1405 Исто, 39. 
1406 Поповић, Срби у Војводини 3, 168. 
1407 Бањац, Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду, 31. 
1408 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 10. 
1409 Исто, 10. 



131 

Атанацковићу, а он је 1865. поклонио новосадској Српској великој гимназији. Продата је 

1870. др Јовану Суботићу.1410 

Епископска књигопечатња, односно потоња Платонова штампарија, под чијим је 

називом била у власништву Српске велике гимназије новосадске као Митрополитско-

гимназијална типографија (1860–1870) у Новом Саду, објављивала је богослужбене књиге. 

Осмогласник је штампан 1853, 1411  1858, 1412  1860, 1413  1866. 1414  Апостоли и Јеванђеља у 

празничне и недељне дане преко целе године, у преводу Платона Атанацковића, штампани 

су од 1860–1897. у пет издања у Новом Саду (1860,1415 1862,1416 1868,1417 1870,1418 18811419) 

два у Панчеву (1880,1420 18941421) и једно у Великој Кикинди (18971422). Употребљавани су у 

богослужењу све до Другог светског рата.1423 У Платоновој штампарији у периоду од 1868–

1870. године излазио је лист за црквене, школске и народне потребе – „Беседа“. Међу 

најзначајнијим издавачима српских књига постала је Матица српска, основана 1826. 

године1424 и пресељена из Пеште у Нови Сад 1864.1425  

Када је после Револуције 1848. године Будимска штампарија престала са радом, 

дошло је до потпуне либерализације српског издаваштва. Ради поређења, према „Српској 

библиографији“ Стојана Новаковића, у првој деценији XIX века објављене су свега 194 

српске књиге. Већ у четвртој деценији тај број био је много већи и износио је 386 наслова, а 

у шестој деценији чак 670. Тиме је био трасиран пут модерном и нормалном развоју српског 

штампарства.1426 

Према статистичким подацима Јована Скерлића, од 1800–1820. године штампано је 

годишње, у просеку, 19 књига. Од 1820–1830. године – 23 књиге, а од 1830–1850. године –45 

наслова. У временском раздобљу од 1800–1850. године објављено је преко 1400 књига, што 

је у односу на XVIII век, када је одштампано непуних 220 српских књига, неупоредиво више. 

Заједно са повећањем броја наслова растао је и тираж. На крају XVIII века српске књиге 

објављиване су у свега 300 до 400 примерака. Око 1820. тај број износи од 600 до 800, а 

деценију касније поједине књиге штампају се у тиражу од 2000 примерака.1427 Резултати 

истраживања Љубомира Јакшића казују нам да је у 21 граду, у првој половини XIX века, 

укупно одштампано 1804 књиге.1428  

Једна од запаженијих у XIX веку била је јерменска штампарија бечке Конгрегације 

мехитариста. Радила је у континуитету више од два века.1429 Помињемо је зато што је имала 

__________ 
1410 Бањац, Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду, 31. 
1411 Осмогласник, Нови Сад 1853, БМС Р19 СрI 457, у Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 299. 
1412 Осмогласник, Нови Сад 1858, БМС Р19 СрII 937, у Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 300. 
1413 Осмогласник, Нови Сад 1860, БМС Р19 СрII 939, у Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 300. 
1414 Осмогласник, Нови Сад 1866, БМС Р19 СрII 943, у Српске књиге БМС, 1801–1867, Том 2, 302. 
1415 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Нови Сад 1860, БМС Р19Ср III 23, у 

Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 2, 302. 
1416 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Нови Сад 1862, БМС Р19Ср II 70, у 

Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 2, 302. 
1417 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Нови Сад 1868, БМС Поп. II 90.  
1418 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Нови Сад 1870, БМС M II 5819. 
1419 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Нови Сад 1881, БМС III 42179. 
1420 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Панчево 1880, БМС III 16981. 
1421 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Панчево 1894, БМС III 6932.                                    
1422 Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године, Кикинда 1897, БМС III 95. 
1423 Сава Вуковић, „Архипастирство епископа Платона Атанацковића”, Зборник радова научног скупа посвећеног епи-

скопу Платону Атанацковићу (Нови Сад: ВАНУ, Матица српска, Епархија шумадијска, Епархија бачка, 1991), 18.  
1424 Живан Милисавац, Историја Матице српске, први део 1826–1864 (Нови Сад: Матица српска, 1986), 131. 
1425 Исто, 901. 
1426 Ивић и Пешикан, „Српско штампарство“, 145. 
1427 Јован Скерлић, Историја нове српске књижевности (Београд: 1914), 134. 
1428 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 14. 
1429  Мехитаристи, јерменски католички редовници бенедиктинскога реда. Основао их је 1701. у Пери 

(Цариград) Мехитар (јерменски = тешитељ, учитељ), а потврдио 1711. Климент XI. Развијају мисионарски рад и 



132 

српска ћирилична слова,1430 па су испод њене пресе током XIX века излазиле многе српске 

књиге. Са јерменским манастиром у Бечу пријатељске везе успоставио је после Првог 

српског устанка Вук Караџић, објављујући у њој своја дела, између осталог и превод Новог 

завета, 1847. године.1431 Платон Атанацковић овде је штампао књиге: Архијерејска поука 

презвитеру при рукоположењу (1857), Училишна и домаћа Библија (1857),1432 Аналитика – 

писма његовом блаженству господину патријарху Јосифу Рајачићу од 22. новембра 1849, 

епископу Платону Атанацковићу послата (1850).1433 

У другој половини XIX века појавило се више великих књижара, штампара и 

издавача. У Панчеву је од 1850. године радила штампарија Јована Kаулиција.1434 У Новом 

Саду су Браћа Поповић у својој радњи, поред икона,1435 продавали и богослужбене књиге.1436 

Цркви у Сантову они су 1899. године поклонили 1200 књига и иконе у вредности од 270 

форинти.1437 Лука Јоцић штампао је: Часослов за народне школе (1893),1438 Литургику Ђоке 

Милића (1899),1439 Катавасију (1901),1440 Апостол за све недељне и празничне дане (1902)1441 

и друге књиге. Његова штампарија издавала је дела драмске књижевности духовног 

садржаја, задужујући тиме српску позоришну културу као ретко који издавач тог времена. 

Међу делима те врсте је Жртва Аврамова, коју је са грчког језика превео свештеномонах 

Вићентије Ракић.1442 Светозар Огњеновић штампао је, између осталог, црквена и богословска 

дела1443 и житија светих.1444  У штампарији М. Димитријевића у Новом Саду одштампан је 

1887. годин, с благословом патријарха Германа Анђелића, Дополнителни Требник проте 

Василија Николајевића,1445 а потом и Велики типик (1892).1446 

Традицију новосадског штампарства и књижарства наставио је Арса Пајевић (1841–

1905). Пресу је купио од књижевника Јована Суботића.1447 Остао је упамћен као „свестрано 

образован и културан“ човек радозналог духа и различитих интересовања.1448 Имао је успеха 

са популарним издањима за народ, чиме је унапређивао српску просвету. Поред наведених 

издања „Апостола и Еванђеља за празничне и недељне дане“ Платона Атанацковића, 

штампао је многе листове, међу којима су и познати црквени: „Глас истине“ (1884–1889) и 

____________________ 

рад на очувању јерменске књижевне културе. Место боравка било им је од 1717. године на отоку Сан Лазаро, 

где штампају дела јерменских летописаца и историчара. Потом су седиште преместили у Трст 1773. године, а у 

Бечу су од 1810. Штампарију су отворили 1811, а већ 1818. штампарија је имала руско-српска слова. 

Штампарија Конгрегације мехитариста је једина установа у историји јерменског књигоиздања која је тако дуго 

функционисала. Видети: Милан Шевић, „Штампарија јерменског манастира“, Летопис Матице српске година 

XCVII, књига 301 (1922/23): 13–23; Бабкен Симоњан, „Књига као култ и духовна храна“, Глас библиотеке бр. 

18 (2012): 51–66. 
1430 Симоњан, „Књига као култ и духовна храна“, 59. 
1431 Шевић, „Штампарија јерменског манастира“, 14. 
1432 Симоњан, „Књига као култ и духовна храна“, 59. 
1433 Шевић, „Штампарија јерменског манастира“, 17. 
1434 Јакшић, Историја српских библиотека 1801–1850, 10. 
1435 Бањац, Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду, 51. 
1436 Каталог српске књижаре браће М. Поповића у Новоме Саду (Нови Сад: 1883), 24. 
1437 „Допис, у Сантову 2. маја 1899. године“, Српски Сион година IX, бр. 19 (1899): 305. 
1438 П. Јоновић и др., Знаменити књижари и издавачи Новог Сада, 120. 
1439 Исто, 131. 
1440 Исто, 124. 
1441 Исто, 118. 
1442 Исто, 29.  
1443 Исто, 208–209. 
1444 Исто, 203. 
1445 Дополнтелн й Требникъ изъ разн хъ книгъ собраннае и на свѣтъ изданнае трудомъ и иждивеннïемъ Иереа 

Василиа Николаевичьа пароха Ирижкаго (Нови Сад, 1887). 
1446 Василије Николајевић, Велики типик то јест Устав црквени који садржи правила сваке поједине службе, 

свих празника Христових (Господских) Богородичних и светих, као и правила из триода постног и цветног и 

других чинодејства црквених (Нови Сад: 1892). 
1447 Бањац, Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду, 31. 
1448 Јоновић, Знаменити књижари и издавачи Новог Сада, 70. 



133 

„Српски Сион“, прве, 1891. године његовог излажења.1449  Издао је и „Кратки типик или 

Црквено правило за ученике учитељске школе“ (1892) које је по Великом црквеном типику 

израдио Јован Петровић.1450  

Штампарију Арсе Пајевића, најстарију у Новом Саду,1451 купио је Ђорђе Ивковић, 

рођени Сомборац,1452  надарен и предузимљив штампар, књижар и издавач. Радио је као 

трговачки путник за браћу Поповић и продајом српских књига и разних црквених артикала 

ширио је културу и будио српску националну свест.1453 Заједно са знаменитим новосадским 

издавачем Луком Јоцићем, постао је сувласник фирме.1454 Штампарију Ђорђа Ивковића, са 

књиговезницом и папирницом, наследио је његов млађи син Арса који се, између осталог, 

бавио рестаурацијом књига. Након Другог светског рата су му национализоване.1455 

Једна од познатијих штампарија у Карловачкој митрополији радила је у Панчеву, у 

власништву браће Каменка и Павла Јовановића. На српски простор пренели су штампарска 

искуства великих европских градова. У овој штампарији, између осталог, штампане су и 

богослужбене књиге: Нова катавасија (1877),1456 Велика православна катавасија (1879),1457 

Мала катавасија (1892),1458 треће издање Молитвеника на потребу православним Српкињама 

(1876), 1459  Апостоли и јеванђеља: недељна и празнична преко целе године, 1460  Часослов 

(1880),1461 Молитвеник на потребу православним српским ученицима (1885)1462 и друге. 

Епископску штампарију желео је да оснује у Карловцима 1826. године епископ 

горњокарловачки Лукијан Мушицки. 1463  Међутим, иницијативу за оснивање Српске 

манастирске штампарије у Карловачкој митрополији покренуо је 1830. године далматински 

епископ Јосиф Рајачић. У писму грофу Саурау, Рајачић је навео да је штампање 

богослужбених књига могуће само уколико би карловачки митрополит благословио да 

одштампају „једнаке књиге у једном фрушкогорском манастиру“.1464  Да би се прекинула 

дугогодишња зависност од Будимске штампарије, та могућност размотрена је и деценију 

касније. 1465  Према писању владике Никанора Грујића, професор мађарског језика у 

новосадској гимназији Јован Чокор, 1852. године у Бечу је учио штампарски занат да би се 

спремио за управитеља митрополијске штампарије коју је Рајачић желео да отвори у 

Карловцима. Чакор се касније замонашио добивши име Јулијан, неко време управљао је 

митрополијском штампаријом, а онда је постао игуман манастира Грабовац.1466  

Патријарх Рајачић отворио је у Карловцима Митрополитско-гимназијалну 

типографију 1858. године, а освештао је 6. априла епископ будимски Арсеније Стојковић.1467 

__________ 
1449 Исто, 70. 
1450 Јован Петровић, Кратки типик или Црквено правило: за ученике учитељске школе (Нови Сад: 1892). 
1451 Сматра се да је припадала Емануилу Јанковићу, који ју је 1789. године купио у Лајпцигу од Христијана 

Тајбла. Видети: Бањац, Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду, 31. 
1452 Исто, 33. 
1453 Исто, 22. 
1454 Исто, 24. 
1455 Исто, 34. 
1456 Жарко Војновић, Из Спарте светлост то јест Живот и подвизи Каменка и Павла Јовановића (Панчево: 

Градска библиотека Панчево, 2010), 352. 
1457 Исто, 361. 
1458 Исто, 470. 
1459 Исто, 349 . 
1460 Исто, 370; 443; 473. 
1461 Исто, 371. 
1462 Исто, 427. 
1463 Плавшић, Српске штампарије од краја XV до половине XIX века, 50.      
1464 Милаш, Православна Далмација, 535. 
1465 Разматрање могућности да се у једном од фрушкогорских манастира отвори штампарија, АСАНУК ПМБ 

5/1840.  
1466 Грујић, Аутобиографија, 35; 85. 
1467 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда?, 47. 



134 

Међутим, у последњој деценији XIX века патријарх српски Георгије Бранковић покренуо је 

иницијативу за оснивање Српске манастирске штампарије. Свети архијерејски синод је 

23/24. октобра, односно 4/5. новембра 1890. године усвојио закључак о потреби штампања 

црквених књига, школских уџбеника за српске православне наставне заводе и издавање 

званичног листа Митрополије. 1468  Замољен је Саборски Одбор да предложи Српском 

православном народно-црквеном сабору „да се трошком клирикалног школског фонда 

набави штампарија за православну митропoлију карловачку“.1469 Саборски Одбор је 1891. 

године овај предлог подржао.1470 

О намери да оснује штампарију у Карловцима, у којој би се припремала издања 

српских црквених књига „које ће у митрополитској штампарији прештампати и послати на 

уздарје, дабробосанском митрополиту“, сазнајемо из писма патријарха Георгија Бранковића 

упућеног дабробосанском митрополиту Ђорђу Николајевићу, априла 1893. године. Замисао 

је била остварена на састанку манастирских настојатеља у манастиру Гргетегу 10/22. маја. 

Тада је одлучено да, поред отварања Монашке школе, сви манастири у Карловачкој 

митропoлији заједнички издвојe новац за куповину „једне добро уређене штампарије“ у којој 

ће штампати „нарочито црквено-богослужбене и школске књиге“.1471 Овај посао обавили су 

настојатељи манастира Гргетега и Беочина, архимандрит Иларион Руварац и Платон 

Телечки. У Новом Саду купљена је 18/30. јуна 1893. године од др Павловића и Луке Јоцића 

„позната и врло добро уређена и опремљена штампарија“ за 13.250 форинти. Речено је да 

штампарија „неће бити трговачко спекулативно предузеће“, већ „културни завод за 

развијање и унапређење наше црквене и школске књижевности“.1472 Почела је са радом под 

именом Српска манастирска штампарија, а њени фактички власници постали су манастири 

Гргетег и Беочин.1473 Од 19. јуна радила је на истом месту где је пре била, у Дунавској улици, 

у кући Стевана Павловића 13. у Новом Саду. Њен задатак био је да помогне књизи и 

народној просвети, а посебно „црквеној и школској књижевности, солидном израдом и 

пристојном ценом“.1474 Планирано је да, поред књига, штампа црквене иконе и слике, а уз њу 

да се отвори књиговезачка радња. Управа и руковођење штампарије поверени су 

калуђерима 1475  „који ће бити достојни потомци калуђера Макарија, 1476  првог српског 

штампара“. 1477  Овај пројекат куповине и активирања манастирске штампарије био је у 

директној вези са обележавањем јубилеја, 400 година од настанка прве српске штампарије на 

Цетињу 1478  и њене најважније личности, јеромонаха Макарија. 1479  Српска манастирска 

штампарија није могла да одговори високим захтевима тржишта и времену у којем је радила, 

нашта је највише утицала организација њеног рада. Посао су јој преузеле предузимљивије 

приватне штампарије и тиме је било онемогућено даље штампање књига у организацији 

СПЦ.1480 Пред Други светски рат преименована је у Патријаршијску штампарију и под тим 

називом радила је до 1946. године.1481 

__________ 
1468 Реч је о листу „Српски Сион“. 
1469 Закључак Светог архијерејског синода о потреби штампарије за митрополију, АСАНУК, МПА 374/1890. 
1470 Косовац, Српска православна митрополија Карловачка по подацима од 1905, 93–94. 
1471 „Манастирска штампарија“, Српски Сион, бр. 26 (1893): 411. 
1472 „Манастирска српско-православна штампарија у Фрушкој Гори“, Источник свеска 7–8 (1893): 357. 
1473 „Манастирска штампарија“, 411. 
1474 Штампани летак од 26. јуна 1893. г., АСАНУК МПА 269/1893. 
1475 „Манастирска штампарија“, 412. 
1476 Реч је о јеромонаху Макарију, најважнијој личности у раду Црнојевића штампарија. Подробније о томе 

видети: Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 93–99. 
1477 „Манастирска штампарија“, 413. 
1478 Исто, 413. 
1479 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 93. 
1480  Мара Шовљаков, „Увид аустроугарске власти у богослужбене књиге Српске Православне Цркве – 

Карловачке митрополије, од 1915–1918“, Споменица историјског архива „Срем“ бр. 13 (2014): 192. 
1481 Павле Штрасер, Српска манастирска штампарија у Карловцима: (више од века): изложба: Нови Сад, 16–

21. април 1996. године (Нови Сад: Музеј града Новог Сада, 1996), 1. 



135 

Б. Прештампавање богослужбених књига у Будиму, Бечу и Сарајеву 

а) Улога и значај митрополита Стефана Стратимировића 

                у прештампавању богослужбених књига 

 

Значајну улогу и утицај у штампању и прештампавању богослужбених књига имао је 

карловачки митрополит Стефан Стратимировић. Интензивне духовне везе са Русијом 1482 

одржавао је, између осталог, путем увоза богословских, богослужбених и школских књига. 

Већина тих издања прештампавана је у Универзитетској штампарији у Будиму. Цензуру 

књига духовног садржаја обављао је лично митрополит.1483 Из године у годину штампани су: 

Требник, Служебник, Апостол, Часослов, Псалтир, акатисти, Јеванђеља, тумачења 

Јеванђеља, молитвослови и библијске историје мањег или већег обима.1484 Крајем XVIII века 

одштампани су Псалтир (1798)1485 и Служебник (1799).1486  

Од нарочите важности за Србе било је издавање Библије. Прештампана је 1804. 

године са руског језика. Пет примерака књиге Стратимировић је касније послао у Србију.1487 

Мало је познато да су се у њој налазиле многе грешке, на које је указао пештански адвокат и 

дугогодишњи цензор за српске публикације Универзитетске штампарије Георгије 

Петровић.1488 У писму Стратимировићу 2. јануара 1805. године1489 приложио му је списак 

пронађених грешака 1490  које је требало исправити. За нас је, међутим, још значајнија 

Стратимировићева улога у прештампавању Требника и Служебника, чију процедуру је 

пажљиво контролисао. Са детаљима око припреме за штампу упознати смо захваљујући 

сачуваној преписци митрополита и Будимске штампарије. Кореспонденција је отпочела 

писмом заступника Штампарије, Матије Ротвајлера и Јована Кремера Стратимировићу, у 

коме су га упознали са припремом за штампање Требника, према предлошку бечког издања 

из 1795. године.1491 Стратимировић је инсистирао на штампању исправљеног Служебника и 

Требника 1492  и с тим у вези послао им узорак врсте хартије. 1493  Штампање Требника 

планирано је пре Ускрса, али не и Служебника, будући да је било остало много непродатих 

примерака ранијег издања из 1790. године.1494  

По наредби аустријског цара, све богослужбене књиге морале су бити штампане у 

будимској Универзитетској штампарији, са претходно утврђеним форматом и обављеном 

редактуром.1495 У једном писму Стратимировић је подсетио да је старо издање Служебника 

__________ 
1482 Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 113. 
1483  Славко Гавриловић, „Митрополит Стефан Стратимировић, поводом 250-годишњице рођења“, Летопис 

Матице српске свeска 3, књ. 479 (2007): 389. 
1484 Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 116. 
1485 Псалтир, Будим 1798, БМС Р18Ср II 46. 
1486 Служебник, Будим 1799, БМС Р18Ср IV 19. 
1487 Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 116. 
1488 Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем ХVIII и у 

првој половини ХIХ века“, 75. 
1489 Писмо ревизора књига Георгија Петровића митрополиту Стефану Стратимировићу (2. 1. 1805), АСАНУК 

МПБ 95 II/1805. 
1490 Списак грешака у Светом Писму прештампаном у Будиму, АСАНУК ПМБ 95 II/1805. 
1491  Писмо митрополиту Стефану Стратимировићу представника Универзитетске штампарије у Будиму 

Матије Ротвајлера и Јована Кремера о припреми за штампу Требника, АСАНУК ПМБ 18/1820. 
1492 Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (17. 8. 1820), 

АСАНУК МПБ 19–I/1820. 
1493 Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (30. 10. 1820), 

АСАНУК МПБ 19–II/1820. 
1494 Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу (2. 2. 1821), АСАНУК МПБ 13–I/1821.   
1495 Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу (13. 2. 1821), АСАНУК МПБ 13–

III/1821.   



136 

„неспретно“ штампано in folio.1496 Те велике примерке планирао је да проследи имућнијим 

црквама, 1497  из чега можемо да закључимо да је његова цена била висока и самим тим 

неприхватљива за мање, сиромашније парохије. Ново издање предвиђено је да буде 

одштампано in quarto. 1498  Даља преписка између управе штампарије и карловачког 

митрополита одвијала се у правцу одређивања приоритета штампања богослужбених књига. 

У том циљу, планирано је формирање дијецезалних комисија, са задатком да се у свакој 

појединачно установи врста и количина неопходних књига.1499  

Стратимировићу је 1821. године прослеђен исправљен примерак Тумачења васкрсних 

и празничних Јеванђеља, уз пратећи налог о штампању и опреми.1500 Књига је одштампана 

1823. године.1501  

У Будимској штампарији нису били задовољни темпом прештампавања, па је 

Краљевско угарско намесничко веће сугерисало Стратимировићу да пожури са достављањем 

извештаја.1502 Из одговора српског архијереја сазнајемо да је до застоја дошло стога што цар 

није одобрио сазив седнице Синода.1503 Стратимировић је у међувремену прегледао рукопис 

Служебника и проследио га штампарији са свим изменама, допунама и детаљним 

упутствима. 1504  Прве табаке Служебника митрополит је добио на увид 30. марта 1824. 

године,1505 а тек две године касније, на пролеће 1826. – одштампан примерак.1506 Разлози 

кашњења нису нам познати. Занимљиво је да 1826. годину издања Служебника, 

преузимајући је од Шафарика, наводи и Стојан Новаковић у Српској библиографији за 

новију књижевност 1741–1867.1507 Није нам познато на основу чега је као година штампања 

Служебника евидентирана 1826, будући да је на њему утиснута 1825. година.1508    

У наставку преписке са будимском штампаријом Стратимировић је молио да му 

доставе информацију о штампању словенских књига, о чему се распитивао и буковински 

епископ. 1509  У време Стратимировићевог митрополитовања у Будиму објављено је шест 

издања Часослова, седам издања Псалтира, један Требник и Служебник. Часослов, као 

најпрештампаванији, спада у значајније вероучевне књиге клирикалних школа Карловачке 

митрополије. Професор Димитрије Стефановић писао је да је до 1877. године објављено у 

__________ 
1496 In folio – штампарски термин који означава да је велики лист пресавијен само једном, због чега су фолије 

обично биле веће величине. Сравни: Adam G. Hooks, Anchora, http://www.adamghooks.net/2012/07/in-quarto.html 

(преузето 9. 7. 2019). 
1497  Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (5. 3. 1821),  

АСАНУК МПБ 13–II/1821. 
1498  Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (5. 3. 1821),  

АСАНУК МПБ 13–II/1821. In quarto – један од стандардних формата у раној модерној штампи. Употребљаван је 

често у штампању одређених врста памфлета, књига и новина. In quarto формат значи да се текст штампа на 

једном листу, а потом пресавија двапут, да би се добило четири листа или осам страница. Видети: Adam G. 

Hooks, Anchora, http://www.adamghooks. net/2012/07/in-quarto.html (преузето 9. 7. 2019). 
1499 Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу (12. 6. 1821), АСАНУК МПБ 13/V, 

1821. 
1500 Исто, АСАНУК МПБ 13–V/1821. 
1501 Новаковић, Српска библиографија за нову књижевност 1741–1867, 133. 
1502  Писмо Краљевско-угарског намесничког већа митрополиту Стефану Стратимировићу (29. 12. 1823),  

АСАНУК ПМБ 8–I/1823. 
1503 Писмо митрополита Стефана Стратимировића Краљевско-угарском намесничком већу 22. јануара 1824, 

АСАНУК ПМБ 8–II/1824. 
1504  Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (1. 3. 1824), 

АСАНУК МПБ 9–I/1824.  
1505 Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу са табацима новог Служебника (30. 3. 

1824), АСАНУК МПБ 9–V/1824. 
1506 Писмо управе штампарије којим Стефану Стратимировићу достављају одштампани Служебник (26. 4. 

1826), АСАНУК МПБ 19– I/1826. 
1507 Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност 1741–1867, 140. 
1508 Служебник, Будим 1825, БМС Р19 Ср III 384, предлист [I]. 
1509 Писмо Стефана Стратимировића штампарији у Будиму да му доставе податке о словенским књигама 

које штампају (4. 1. 1827), АСАНУК ПМБ 34–I/1827.   



137 

Будиму десетак издања часослова.1510 Тај период је, међутим, нешто краћи, јер после 1863. 

године нисмо пронашли евидентиране примерке, а до тада их је било 15. Готово у 

потпуности су идентични, а разлике су само у новођењу или ненавођењу имена актуелног 

монарха. На пример, у издању од 1846. на последовању јутрења помиње се император и краљ 

Фердинанд.1511 Издање 1851. наводи Франца Јосифа.1512 Исто је у издањима из 1854. и 1863, 

што само потврђује њихово прештампавање. 

Од значајнијих богословских књига будимске штампарије из Стратимировићевог 

времена вредно је поменути: Епитом Дионисија Новаковића (1805), 1513  Мјесецослов са 

молитвама (1807),1514 Канон покајања Господу Исусу Христу (1807),1515 Последовање малог 

освећења воде (1816),1516 Катавасија, или зборник разних црквених песама, тропара, кондака, 

ирмоса и стихира (1824),1517 Молитве у време божанствене литургије (1831)1518 и друге. 

 

 

б)  Улога и значај патријарха Јосифа Рајачића  

                  у прештампавању богослужбених књига 

 

На основу извештаја далматинских бискупа, бечки канцелар гроф Саурау упознао се 

1817. године са оптужбама против Срба, због употребљавања у богослужењу руских књига. 

То је био довољан разлог аустријској власти за њихово уклањање и замену новим издањима. 

У том правцу одвијала се преписка између Саурауа и тада далматинског епископа Јосифа 

Рајачића. У писму од 18. децембра 1829. године, Саурау је од владике затражио мишљење о 

повлачењу књига из цркава у Далмацији, али тако „да много у очи не падне“ и њиховој 

замени књигама штампаним у Аустрији.1519 Из садржаја одговора на писмо, фебруара 1830. 

године, јасно је да Рајачић намерава да спречи реализацију плана, наводећи да је штампање 

богослужбених књига изводљиво искључиво с благословом карловачког митрополита 

Стефана Стратимировића, у једном фрушкогорском манастиру, и да све буду идентичне.1520 

Истакао је тада проблем високог трошка прештампавања, а тиме и цене по примерку, коју 

далматински свештеници не би могли да плате, већ само да приме као поклон. Притом, навео 

је да далматински свештенослужитељи не би сигурно прихватили богослужбене књиге 

одштампане у неком неправославном месту, поготово не у Лембергу1521 у Украјини.1522 Овим 

одговором Рајачић је недвосмислено изражавао став Цркве у Карловачкој митрополији – о 

неприхватљивости употребе свештених књига унијатског порекла.  

Међутим, од прештампавања се није одустало. Од далматинског епископа затражено 

је достављање списка свих књига у којима се помињу руски цар и двор и цене евентуалног 

прештампавања. Будући да је у свакој од њих наведено име руског владара, прештампавање 

је било скупо. Поред тога, Рајачић је тврдио да у се Далмацији свештеници не моле за руског 

цара и да у прозбама помињу само име аустријског владара.1523 Аустријски цар Франц I, 22. 

__________ 
1510 Стефановић, „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског универзитета крајем ХVIII и у 

првој половини ХIХ века“, 72.  
1511 Часослов, Будим 1846, БМС Р19Ср II 1081, 20б–21а. 
1512 Исто, 20б–21а. 
1513 Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност 1741–1867, 65. 
1514 Исто, 72.  
1515 Исто, 72. 
1516 Исто, 105. 
1517 Исто, 135. 
1518 Исто, 163. 
1519 Милаш, Православна Далмација, 535. 
1520 Исто, 535. 
1521 Реч је о Лавову, граду у Украјини, који је од 1772. године под именом Лемберг постао седиште аустријске 

провинције Галиције. 
1522 Милаш, Православна Далмација, 535. 
1523 Исто, 535. 



138 

децембра 1830. године владики је наредио да спречи увоз руских књига. Нови гувернер 

Далмације, гроф Венцеслав Лилијенберг, који је сматран верски нетолерантним 

римокатоличким фанатиком, такође је захтевао уклањање руских богослужбених књига из 

далматинских храмова и штампање нових у Бечу или Пешти.1524 Рајачић је приложио високу 

цену,1525 па се од штампања привремено одустало.1526  

Власти на Бечком двору знале су да је решење проблема могуће једино у договору с 

представницима Цркве. Бечки двор је октобра 1850. године поново тражио уклањање 

богослужбених књига штампаних у Русији и другим земљама изван Хабзбуршке монархије. 

Тим поводом, одржан је састанак у циљу формирања посебне комисије, припреме и 

организовања прештампавања увезених православних литургијских књига. Планирано је да 

се цео посао обави у државној штампарији, као јефтинијој, на рачун трошкова аустријске 

Владе.1527 На предлог тада новоизабраног српског патријарха Јосифа Рајачића, за чланове 

Kомисије именовани су: архимандрит фрушкогорског манастира Кувеждина Никанор 

Грујић,1528  архимандрит Светогеоргијевског манастира у Темишвару Стефан Михајловић, 

парох чаковски из буковинске дијецезе Самуил Андријевић 1529  и протођакон епископа 

Трансилваније Григорије Пантазија. Грујић је у Беч донео примерак сваке богослужбене 

књиге одштампане на руском језику.1530 Андријевић је предложио да све цркве добију нове 

књиге, а старе да постепено уклоне.1531   

На првој седници, 25. октобра 1850. године, затражено је да врховни заповедници 

Угарске, Ердеља, Буковине, Тамишког баната и Српске Војводине, Хрватске и Далмације – 

поднесу спискове неопходних богослужбених књига. Исто је требало да учине патријарх 

Рајачић и епископ темишварски,1532 као и да се изјасне о неопходним изменама које би биле 

у складу са учењем Источно-православене цркве.1533 За Рајачића је једино била прихватљива 

интервенција да се на првом листу име владара државе, у чије време је књига штампана, 

замени именом цара и великог војводе.1534 С тим у вези, Рајачић је бечком министру Баху 

написао следеће: „Основно је правило у нашој светој цркви никакву новотарију ни у 

догмама, ни у предању ни у спољашњим обредима. То основно правило спасло је и сачувало 

нашу св. цркву кроз све буре за толике векове чисту; због њега су и добили њени 

посљедоваоци часни назив ''староверци'' од свију западних народа. Ми, пак, морамо имати 

обзира не само на наше једноверне живеће у аустријској држави, но и на оне многобројно 

живеће у турској држави. Већина је наших једноверних, којима је свака новотарија у цркви 

безакоње. Шта би тек рекли наши једнокрвни и једноверни који живе у туђим државама, кад 

би приметили и наишли у нашим црквеним књигама на новотарију?! Зацело би нас сматрали 

и држали за неку секту и чували би се и клонили наше заједнице“.1535 

__________ 
1524 Слијепчевић, Историја Српске цркве II, 594. 
1525  Петар Рајачић, Научно-меморијали центар „Патријарх Јосиф Рајачић“ (Сремски Карловци: Научно-

меморијали центар „Патријарх Јосиф Рајачић“, 2007), 33. 
1526 Димитрије Руварац „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време бр. 101 (1890), 

страна без пагинације. 
1527 Исто. 
1528 Автобиографија Никанора Грујића некадашњег епископа пакрачког, 65; 69. 
1529 Извештај кувеждинског архимандрита Никанора Грујића патријарху Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 

984/1851. 
1530 Исто, АСАНУК МПА 984/1851. 
1531 Руварац, „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време бр. 102 (1890), страна без 

пагинације. 
1532 Реч је о епископу Пантелејмону Живковићу, епископу темишварском (1839–1851). 
1533 Руварац „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време бр. 102 (1890), страна без 

пагинације. 
1534 Исто. 
1535 Руварац „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време бр. 103 (1890), страна без 

пагинације. 



139 

Ове патријархове речи најбоље сведоче са колико опрезности се приступало проблему 

прештампавања књига и колико је био јак црквени конзерватизам. Поштујући црквене догме 

и Свето предање, Рајачић је најмању промену у обредима сматрао неприхватљивом за Цркву. 

Његова бојазан да би на евентуалне преправке реаговали и Срби изван Карловачке 

митрополије, казује о намери њиховог пласмана на много шири литургијски простор.   

О степену осетљивости овог проблема сведочи и извештај владике Никанора Грујића, 

прослеђен патријарху Рајачићу новембра 1851. године, према коме je аустријска власт 

изражавала сумњичавост чак и на помињање у књигама имена преминулих руских владара. 

Грујић је био мишљења да је Велики требник Петра Могиле неупотребљив за српску Цркву и 

да га не треба прештампавати јер садржи елементе учења римске Цркве.1536 У Бечу је на 

крају прихваћено да се приликом прештампавања не мења богослужбени текст, а да се 

задржи форма помињања актуелног аустријског монарха.1537 Без обзира на договорено, мање 

редакторске интервенције извршене су у појединим руским издањима. 1538  Припремајући 

књиге за штампу, Никанор Грујић прегледао је и упоредио неколико издања служебника и 

требника: Служебник штампан у Москви 1756, у Румунији у Сибиу 1831. и Јашију 1845. 

године и грчко издање штампано у Венецији 1839. године. Од Требника прегледао је 

московско издање из 1761. и издање у Сибиу 1815. године. Уочене примедбе проследио је 

патријарху Рајачићу.1539 

Без обзира на аверзију коју је аустријска власт имала према руским црквеним 

књигама, оне су и даље пристизале на простор Карловачке митрополије, поготово након 

Револуције 1848. године. Сада су, међутим, пролазиле кроз мању цензуру. Боравећи у 

Темишвару, у јулу 1851. године, где су из Русије послали богослужбене књиге за 

девастиране и изгореле цркве,1540 Рајачић је затражио од Грујића да их детаљно прегледа и о 

томе да поднесе извештај.1541 

Прештампавање литургијских књига у циљу потискивања руских било је сасвим 

извесно. Отпочело је у штампарији у Бечу 1852. године, под контролом архимандрита 

Герасима Петрановића.1542 Заједно са протом Савићем1543 из Земуна, Грујић је пре штампања 

вршио коректуру. Након Савићевог упокојења, посао је наставио сâм у манастиру 

Крушедолу.1544 Црквене књиге у Бечкој штампарији штампане су у другој половини XIX 

века. Најпре Апостол 1853. 1545  године, 1546  потом хронолошки следе: Служебник, 1547 

Јеванђеље,1548 и Псалтир1549 (1854), Требник,1550 Октоих,1551 Триод Посни1552 и Антологион 

__________ 
1536  Извештај кувеждинског архимандрита Никанора Грујића патријарху Јосифу Рајачићу (10. 11. 1851), 

АСАНУК МПА 984/1851. 
1537 Исто, АСАНУК МПА 984/1851. 
1538 Руварац „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време година III, бр. 39 (1891), страна 

без пагинације. 
1539 Исто. 
1540 Автобиографија Никанора Грујића некадашњег епископа пакрачког, 74. 
1541 Исто, 89. 
1542 Душица Грбић, „Приновљени Октоих 1855. у Библиотеци Матице српске“, Годишњак Библиотеке Матице 

српске (2013): 92. 
1543 Код Слијепчевића, вероватно штампарском грешком, наведено је „прота Савиш“, док Грујић пише да је у 

питању земунски „прота Савић“. 
1544 Автобиографија Никанора Грујића некадашњег епископа пакрачког, 90. 
1545 Апостол, Беч 1853, Универзитетска библиотека „Светозар Марковић“ Београд, Т. Р. 919. 
1546 Исте године у Бечу изашло је репринт издање Шишатовачког апостола писаног 1324. у Пећи. О трошку 

кнеза Михаила Обреновића, а с благословом патријарха Јосифа Рајачића, издао га је Фрањо Миклошич. 

Репрезентативно критичко издање Шишатовачког апостола припремио је 1989. г. филолог Димитрије Е. 

Стефановић. Видети: „Шишатовачки апостол“, у Манастир Шишатовац зборник радова, уредник Динко 

Давидов (Београд: 1989), 69–70; Чедомир С. Стојменовић, „О употреби двојине у старим српским и 

македонским преписима Апостола“, Зборник радова Филозофског факултета XLIII, број 1 (2013): 41–42. 
1547 Служебник, Беч 1854, БМС Р19 СрII 368, у Српске књиге БМС, Том 3, 109. 
1548 Јеванђеље, Беч 1854, ЗМВСК (без сигнатуре); Грбић, „Приновљени Октоих 1855. у Библиотеци Матице 

српске“, 93. 



140 

си јест Цвјетослов1553 и Часослов1554 (1855). Још једно издање Часослова1555 и Псалтира1556 

изашло је 1857. године. Шездесетих година XIX века штампани су Псалтир (1861, 1557 

1863, 1558  1864 1559 ), Триод Посни (1867), 1560  скраћени Псалтир (1887) 1561  и Ирмологиј 

(1892).1562  

 

в) Улога и значај митрополита Георгија Николајевића  

                 у прештампавању богослужбених  књига 

 

 У последњој деценији XIX века покренута је још једна опсежна акција 

прештампавања богослужбених књига у српској Цркви на подручју Босне и Херцеговине 

која се тада налазила под аустроугарском влашћу. О црквеним и политичким разлозима 

прештампавања књига у Сарајеву писали су Димитрије Руварац1563 и професор богословије у 

Рељеву Тома Алагић.1564 У Босни се дешавало слично што и током Мађарске револуције 

1848. године. Свештенство монашког и мирског реда и побожни народ, у време буна и 

ратних сукоба против Турака, после пустошења и рушења храмова, прикупљали су и 

скривали црквене сасуде и богослужбене књиге. Смештене у сандуке закопавали су их у 

земљу или преносили на сигурна места, у нади да ће их ту поново затећи када прођу невоље. 

Међутим, услед вишегодишњег стајања у неодговарајућим условима, многе црквене књиге 

су пропале или заувек нестале у честим збеговима.1565  

Након успостављања мира 1878. године, у Сарајевској митрополији обновљено је и 

освештано 45 храмова којима су биле неопходне црквене књиге и сасуди. Услед честих 

жалби свештеника требало је, такође, стати на пут препродавцима неправославних икона, 

свештених одежди и књига. У неким црквеним општинама и богословском заводу у Рељеву, 

настојали су да проблем реше преко црквених власти, захтевајући „да се не уносе књиге са 

туђијем жигом“, па чак и онда уколико би за њихову набавку требало уложити велики труд и 

издвојити високе новачане суме. 1566  Митрополит Николајевић настојао је да оскудицу у 

____________________ 
1549 Псалтир, Беч 1854, БМС Р19 СрII 363; Грбић, „Приновљени Октоих 1855. у Библиотеци Матице српске“, 

93. 
1550 Требник, Беч 1855, БМС Р19СрII 377, у Српске књиге БМС, Том 3, 218. 
1551 Октоих, Беч 1855, БМС Р19Ср IV 71/1–2. О овом Октоиху подробније видети: Грбић, „Приновљени Октоих 

1855. у Библиотеци Матице српске“, 89–99. 
1552 Триод Посни,  Беч 1855, БСП П II 10598. 
1553  Антологион си јест Цвјетослов, Беч 1855. Видети: Грбић, „Приновљени Октоих 1855. у Библиотеци 

Матице српске“, 93. 
1554 Часослов, Беч 1855, БМС Р19Ср I 46. 
1555 Часослов, Беч 1857, у: С. Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност, 391–392. 
1556 Псалтир, Беч 1857, НБС СII 2172.  
1557 Псалтир, Беч 1861, БМС Р19Ср II 921. 
1558 Псалтир, Беч 1863, у Бояна Стефанова Минчева, Опис на славянските кирилски печатни книги XIX в. в 

колкцията „Старопечатни книги, редки и ценни издания“ на Националната библиотека „Св. св. Кирил и 

Методий (ОСКК), (София: Националната библиотека „Св. св. Кирил и Методий, 2013), 202. 
1559 Псалтир, Беч 1864, БМС, Р19Ср II 241. 
1560 Триод Посни, Беч 1867, у Ерцеган Срђан, Споменица владичанства сремског (СВС), (Сремски Карловци: 

Српска православна епархија сремска, 2014), 486. 
1561  Псалтир скраћени, Беч 1887, Збирка старих богослужбених књига ризнице Српског православног 

архијерејског намесништва у Шиду (ЗБКШ). 
1562 Ирмологиј, Беч 1892, Српски православни манастир Студеница 461.  
1563 Димитрије Руварац, „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“, Ново време, година II, бр. 101; 

бр. 102; бр. 103, Земун (1890); бр. 39 (1891) без нумерације страна; Димитрије Руварац, Животопис Ђорђа 

Николајевића митрополита Дабро-босанског (Земун: 1898), 113. 
1564 Тома Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, Српски Сион година I, бр. 17 

(1891): 258–260; бр. 18 (1891) 273–275; бр. 19 (1891): 289–292. 
1565 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, Српски Сион година I, бр. 17 (1891): 258. 
1566 Исто, 259. 



141 

књигама, раније штампаним у Бечу, превазиђе молбом за помоћ Земаљској влади.1567 Тражио 

је да се о државном трошку књиге прештампају „по неизмењеном руском типу“, нашта је 

Влада позитивно одговорила. 1568  Високо царско и краљевско заједничко министарство у 

Бечу, одлуком од 30. маја 1889. године, одобрило је Српској православној конзисторији у 

Сарајеву, „да се за потребе источно православних цркава у Босни и Херцеговини штампају у 

(...) земаљској штампарији црквене књиге“.1569 Актом од 31. августа 1889. одређено je да се 

најпре одштампају Јеванђеље и Апостол у 1000 примерака. Уређивачки одбор добио је 

задатак да припреми рукопис и „с највећом пажњом“ коректуру и ревизију обави у договору 

са управитељем штампарије, уредником Иваном Поповићем.1570 

 За чланове уређивачког одбора именована су четворица 1571  православних свеште-

ника који су добро познавали црквенословенски, а двојица и грчки језик: 1572  професор 

богословије у Рељеву Тома Алагић, катихета Велике гимназије у Сарајеву Гаврило Бољарић, 

катихета Сарајевске препарандије Петар Ђенић и конзисторијални саветник и уредник 

Босанско-херцеговачког Источника, свештеник Ђорђе Петровић.1573 Припрема рукописа за 

књиге није била неопходна, јер Митрополија је већ имала штампани слог московског издања 

Јеванђеља. Као предложак послужило је 26. издање из 1887. године, одштампано у 

Синодалној типографији у Москви. За поједина нејасна и неуједначена места, уређивачком 

одбору стајало је на располагању неколико ауторизованих црквених и школских издања 

Јеванђеља на руском и грчком језику. Међутим, одмах у старту, пре него што су 

одштампане, верни народ у Сарајеву изразио је сумњу и бојазан, уз ироничне коментаре да 

су се појавили „свети оци, да прекрајају Јеванђеље“.1574 Критике и примедбе упућиване су и 

на рачун, наводно, унијатских слова, а за главног кривца оптуживан је митрополит 

Николајевић. Међутим, противници су при томе заборављали да су књиге без проблема и 

раније више пута прештампаване у Будиму и Бечу.1575 

Пре штампања Јеванђеља, на позив Николајевића, у Сарајево су 25. јуна 1890. године 

стигли митрополити зворничко-тузлански Дионисије Илијевић и херцеговачко-захумски 

Серафим Петровић, да прегледају и благослове издавање Јеванђеља. Том приликом 

договорено је да се цариградском патријарху упути писмо у коме би га замолили да својим 

ауторитетом подржи њихов рад. Упућена је истовремено и молба Земљаској влади за 

одобрење прештампавања књига за цео годишњи богослужбени круг. И поред различитих 

притисака на митрополита Николајевића, текст Јеванђеља је прегледан и одштампан у 

августу месецу 1890. године.1576 Примерак је митрополит послао цариградском патријарху на 

увид, молећи га да „одобри рад, који је од пријеке потребе за овдашњу српску цркву“.1577 

Патријарх Дионисије V у међувремену је поднео оставку, а патријархов заменик је похвалио 

рад,1578 нагласивши да ће коначно мишљење о Јеванђељу доставити накнадно.1579 

Пред текстом Јеванђеља налазио се запис да је књига штампана уз дозволу 

аустријског императора Франца Јосифа Првог и с благословом преосвештених српско-

__________ 
1567 Земаљска влада Босне и Херцеговине у Сарајеву била је главна иституција аустроугарске власти у БиХ од 

1878–1918. године. 
1568 Руварац, Животопис Ђорђа Николајевића митрополита Дабро-босанског, 113. 
1569 Исто, 259. 
1570 Исто, 259. 
1571 Димитрије Руварац наводи да су именована четири свештеника, али њихова имена не помиње. Видети 

опширније: Животопис Ђорђа Николајевића митрополита Дабро-босанског, 113. 
1572 Исто, 113. 
1573 Исто, 259. 
1574 Исто, 260. 
1575 Исто, 260. 
1576 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, Српски Сион година I, бр. 18 (1891): 273. 
1577 Исто, 274. 
1578 Димитрије Руварац наводи да је рад похвалио руски Свети синод. Видети: Животопис Ђорђа Николајевића 

митропилита Дабро-босанског, 113. 
1579 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, 274. 



142 

православних архиепископа: дабробосанског Георгија Николајевића, зворничко-тузланског 

Дионисија Илијевића и херцеговачко-захумског Серафима Перовића, у штампарији 

Правитељства босанскохерцеговачког у Сарајеву 1890. године. Јеванђеље је достављено 

свим свештеницима који су га раније поручили. Након тога, за штампу је припремљен 

Апостол.1580 

Поводом штампања, критикама је највише био изложен митрополит. Како у српској, 

тако и руској штампи објављивани су текстови пуни неистине и осуђивања. 1581 

Прештампавање књига у Сарајеву у Русији је оцењено као опасно по православље, а 

митрополит Николајевић окарактерисан је као „аустријско оруђе и продана душа.“ 1582 

Штампању литургијских књига успротивио се и митрополит зворничко-тузлански Дионисије 

Илијевић1583 који је, према Руварчевом сведочењу, својим „дволичним држањем“ допринео 

лошем митрополитовом угледу. Због чега, или под чијим притиском је променио мишљење, 

није познато. Познато је, међутим, да се владика успротивио отцепљењу епархија у Босни и 

Херцеговини од Цариградске патријаршије. Стога је свргнут са епископске катедре 12. маја 

1891. године, након чега је неко време живео у Београду и Нишу, а потом у Цариграду, где је 

и преминуо 1894. године.1584 

На страну митрополита Николајевића стао је Тома Алагић који је указивао да се 

одбрана вере и народности не састоји у бесавесној вици и сумњичењу, него у тактичком и 

енергичном сузбијању притисака на веру и народност, ма с које стране она долазила.1585 По 

Алагићевом мишљењу, од „најбезобзирније политике или папизма“ много веће и опасније 

зло је безверје које се већ увукло у религиозни живот и цело друштво.1586 Против те штетне 

појаве позвани су да устану не само свештеници, него и сваки зрео човек који схвата значај 

вере и морала у јавном и породичном животу.1587 

О снажном притиску којем је митрополит био изложен сведочи његова „Јавна 

исповијест“, писана у Сарајеву 11. новембра 1890. године и објављена у листу 

„Источник“.1588 У њој истиче да му је савест чиста, да се неће освртати на новинарске нападе, 

а да су његов рад препознали и наградили аустријски и руски цареви, далматински епископи 

и православни и католички народ, „који није фанатичким духом задахнут“.1589 Сматрао је да 

је боље да се богослужбене књиге штампају о трошку Владе, него да цркве без њих буду 

затворене. Подсећао је да су књиге непромењене и прештампане са руских издања, са знањем 

Цариградске патријаршије и светог Синода, уз најстрожи надзор свештеника у одбору. 

Такође, митрополит Николајевић оценио је да ће издавачки подухват бити од велике користи 

и да ће сачувати Цркву од пропасти, изражавајући спремност да, ако затреба, за одбрану 

своје православне вере и српске народности жртвује своје достојанство.1590 

Од новоизабраног Васељенског патријарха (Неофит VIII) митрополит је примио 

писмо 21. фебруара 1891. године, у којем он похваљује митрополитов труд на ширењу 

богослужбене књиге. Такође га је обавестио да је упознат са потребом прештампавања 

црквених књига, „које се са друге стране не могу добавити“, а предложак су им књиге 

__________ 
1580 Исто, 274. 
1581 Исто, 275. 
1582 Шовљаков, „Увид аустроугарске власти у богослужбене књиге Српске Православне Цркве – Карловачке 

митрополије, од 1915–1918“, 191. 
1583 Исто, 191. 
1584 Вуковић, Српски јерарси..., 171. 
1585 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, 275. 
1586 Исто, 275. 
1587 Исто, 275. 
1588 Ђорђе Николајевић, „Јавна исповијест“, Босанско-херцеговачки источник, мјесечни духовни часопис за за 

црквено просвјетне потребе српскоправославног свештенства у БиХ година IV, свеска XI (1890): 401. 
1589 Исто, 401. 
1590 Исто, 401. 



143 

штампане са одобрењем руског Синода. Јеванђеље су проследили на ревизију професорима – 

филолозима богословске школе на Халки.1591   

У другом писму, од 9. марта 1891, цариградски патријарх пише да је Јеванђеље 

прегледано те да је у потпуној сагласности са руским Јеванђељем штампаним у Петрограду 

1847. године. Јевађеље је „у потпуном сагласију са примљеним од свеопште Православне 

Цркве, светим и аутентичним оригиналом Светог Писма“, 1592  навео је патријарх. Једина 

примедба односила се на разјашњење словенских и нових речи, уз предлог да се, ради 

лакшег разликовања, ставе у одвојене напомене, као што је у петроградском издању.1593 

Календарски део Јеванђеља идентичан је бечком издању,1594 с том разликом што су Срби 

светитељи сада стављени на прво место и означени црвеним словима. Поред тога, додата су 

Јеванђељу и касније Апостолу, имена свих Светих Срба из Србљака 1861. године: 1595 

Јоаникије, први патријарх српски, Јоаникије Девички, Данило, архиепископ српски, 

Јевстатије, архиепископ српски, Сава II, архиепископ српски, Василије Острошки, Петар 

Цетињски, Никодим, архиепископ српски, Јован Владимир чудотворац, Јеврем, архиепископ 

српски и прослављање Сабора Светих српских просветитеља и учитеља. Алагић је чланак 

завршио информацијом да је у штампу отпремљен Октоих.1596 У сарајевској Митрополији 

планирано је било и штампање Типика. Ово сазнајемо захваљујући писму које је професор 

богословије у Рељеву, синђел Иларион Радонић, упутио проти Василију Николајевићу. Од 

њега је затражо савет и препоруку за најупотребљаванији Типик у Русији који би препоручио 

митрополиту Николају за штампу, уз већ остале богослужбене књиге.1597 

Значајно је поменути чињеницу да је митрополит водио преписку са карловачким 

патријархом Георгијем Бранковићем, молећи га за подршку у припреми Јеванђеља за 

штампу. У једном писму изражава своје задовољство што патријарх нема примедби на 

Јеванђеље и што је у прилици да му пошаље два окована и позлаћена примерка. 1598 

Јеванђеље и први део Октоиха послао му је 1892. године, с напоменом да су одштампани „по 

неизмјењеном тексту московског издања“. 1599  У одговору на поклон, патријарх изражава 

своју захвалност и наду да ће моћи да се одужи на сличан начин када буде реализована 

његова замисао да у Карловцима отвори митрополитску штампарију и приреди издања 

црквених књига. 1600  Прештампавање црквених књига у Сарајеву подржао је и похвалио 

професор црквенословенског језика у Карловачкој гимназији и богословији Јован 

Живановић.1601 

У Сарајеву је 1892. године одштампан Требник, чији примерак нисмо успели да 

пронађемо. Помиње се у Азбучном списку богослужбених књига коришћених у 

православним српским храмовима у Аустроугарској монархији. 1602  Богослужбене књиге 

штампане су у Сарајеву пред крај XIX и почетком XX века, за време митрополита Николаја 

__________ 
1591 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, Српски Сион година I, бр. 19 (1891): 289. 
1592 Исто, 290. 
1593 Исто, 290. 
1594 Реч је о бечком издању Четворојеванђеља из 1854. г. 
1595 Алагић, „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“, 291. 
1596 Октоих је у Сарајеву штампан 1891. и 1892. г. Примерак издања из 1891. г налази се у Универзитетској 

библиотеци „Светозар Марковић“ у Београду, а издање из 1892. године сачувано је у збирци старих 

богослужбених књига цркве Св. апостола Петра и Павла у Сремским Карловцима. 
1597 Писмо Илариона Радонића сарајевском митрополиту Георгију Николејавићу (21. 10. 1903), РОМС, 23.035. 
1598  Писмо митрополита Георгија Николајевића карловачком митрополиту Георгију Бранковићу, АСАНУК 

МПА 58/1892. 
1599  Писмо митрополита Георгија Николајевића карловачком митрополиту Георгију Бранковићу, АСАНУК 

МПА 125/1893. 
1600 Исто, АСАНУК МПА 125/1893. 
1601 Руварац, Животопис Ђорђа Николајевића митрополита Дабро-босанског, 114. 
1602 Требник, Сарајево 1892, АСБК, АСАНУК МПА 109/1915. 



144 

Мандића: Требник (1897), 1603  Допунски требник (1898), 1604  Служебник (1898), 1605  Општи 

минеј 1899,1606 Празнични минеј 1901. и Часослов 1902. године.1607 

У току трајања Великог рата, у Карловачкој митрополији поново је покренуто питање 

употребе руских богослужбених књига и њиховог евентуалног прештампавања. Главни 

разлог био је намера Аусторугарске власти да их уклони из Митрополије и замени другим, 

јер су, наводно, свештеници наставили из њих да се моле за руског владара. Аустроугарски 

министар богочасти и јавне наставе, од патријарховог заменика, епископа пакрачког Мирона 

Николића, затражио је извештај о свим црквеним књигама које се употребљавају на 

богослужењима у Митрополији. Архијерејски Синод морао је да прикупи податке, а 

дијецезални епископи слали су извештаје.1608 Тако је епископ темишварски Георгије Летић 

предложио нова критичка издања богослужбених књига. Док се тај обиман посао не заврши, 

у храмовима би користили досадашње књиге разних издања, штампане пре 100 и 150 година, 

или би приредили нова издања богослужбених књига ограниченог тиража, из времена 

митрополита Георгија Николајевића. У томе је требало да помогне архимандрит манастира 

Хопово, др Августин Бошњаковић, професор Рељевске богословије, који је већ надзирао 

тамошњу припрему књига за штампу.1609  

Епископ будимски Георгије Зубковић предложио је да се за све свештенике набаве 

књиге из Сарајева, а књиге штампане у иностранству да се повуку из употребе, пошаљу 

епископу или у Сремске Карловце. Једна од могућности била је да се у књигама име руског 

владара замени именом аустроугарског цара. Ратне околности спречиле су да се замисао о 

штампању књига до краја спроведе у дело, 1610  а аустроугарска власт, незадовољна 

извештајима о богослужбеним књигама, проширила је 1916. године свој захтев на приказ 

стања манастирских књижница епархија Карловачке митрополије.1611 

 

Табела 4: Хронолошки преглед богослужбених књига штампаних у  

Карловачкој митрополији у XIX веку 

Редни 

број 
Врста богослужбене књиге Место издања Година издања 

1. Часослов 
Будим 

 
1806 

2. Псалтир 
Будим 

 
1809 

3. Часослов 
Будим 

 
1815 

4. Псалтир 
Будим 

 
1815 

5. Псалтир 
Будим 

 
1817 

6. Требник 
Будим 

 
1821 

__________ 
1603 Вукашиновић, Велики вход, 85. 
1604 Допунски Требник, Сарајево 1898, БСП П II 12325. 
1605 Служебник, Сарајево 1898, БМС III 418739. 
1606 Минеј општи, Сарајево 1899, Збирка старих богослужбених књига цркве Вазнесења Господњег у Чуругу. 
1607  Часослов, Сарајево 1902, Српска православна црква, Митрополија дабробосанска, 

https://www.mitropolijadabro-bosanska.org/nikolajmandic3.html (преузето 25. 1. 2021). 
1608  Азбучни списак богослужбених књига које се употребљавају у православним српским храмовима у 

Аустроугарској монархији, који је сачинио Јован Живковић уз сарадњу професора Богословије Иринеја Ћирића. 
1609 Шовљаков, „Увид аустроугарске власти у богослужбене књиге Српске Православне Цркве – Карловачке 

митрополије, од 1915–1918“, 197. 
1610 Исто, 199. 
1611 Исто, 199. 

https://www.mitropolijadabro-/


145 

7. Псалтир 
Будим 

 
1822 

8. Часослов 
Будим 

 
1824 

9. Катавасија 
Будим 

 
1824 

10. Псалтир 
Будим 

 
1825 

11. Служебник 
Будим 

 
1826 

12. Часослов 
Будим 

 
1827 

13. Псалтир 
Будим 

 
1829 

14. Псалтир 
Будим 

 
1832 

15. Катавасија 
Будим 

 
1832 

16. Часослов 
Будим 

 
1832 

17. Часослов 
Будим 

 
1836 

18. Часослов 
Будим 

 
1838 

19. Псалтир 
Будим 

 
1838 

20. Часослов 
Будим 

 
1841 

21. Часослов 
Будим 

 
1846 

22. Псалтир 
Будим 

 
1846 

23. Часослов 
Будим 

 
1851 

24. Часослов 
Будим 

 
1852 

25. Осмогласник 
Нови Сад 

 
1853 

26. Часослов 
Будим 

 
1854 

27. Псалтир 
Будим 

 
1854 

28. Псалтир 
Будим 

 
1855 

29. 

 
Часослов 

Будим 

 
1855 

30. Часослов 
Будим 

 
 1857 

31. Псалтир 
Нови Сад 

 
1857 

32. Осмогласник 
Нови Сад 

 
1858 

33. Осмогласник 
Нови Сад 

 

1860 

 

 



146 

34. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане 
Нови Сад 1860 

35. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане 
Нови Сад 1862 

36. Часослов 
Будим 

 
1863 

37. Псалтир 
Пешта 

 
1864 

38. Псалтир 
Пешта 

 
1865 

39. Осмогласник 
Нови Сад 

 
1866 

    40. Велика катавасија, 
Сомбор 

 

1867 

 

41. Псалми Давидови Пешта 
1867 

 

42. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане 
Нови Сад 1868 

    43. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане  
Нови Сад 1870 

44. Велики зборник 
Нови Сад 

 
1878 

 45. Велика катавасија 
Нови Сад 

 
1878 

    46. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане 
Панчево 1880 

    47. 
Апостоли и јеванђеља у 

празничне и недељне дане 
Нови Сад 1881 

    48. Требник 
Нови Сад 

 
1887 

    49. Велики Типик 
Нови Сад 

 
1892 

    50. 
Апостоли и јеванђеља 

празнична 
Панчево 1894 

    51. 
Апостоли и јеванђеља 

празнична 
Кикинда 1897 

    52. 
Апостоли и јеванђеља 

празнична 
Кикинда 1897 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

В. Штампани служебници XIX века и богословски коментари на неке промене у 

Златоустовој, Василијевој и Литургији пређеосвећених Дарова 

За потребе српског богослужења у XIX веку одштампано је укупно пет српских 

служебника: У Будиму 1825. године, 1612  Београду 1838. 1613  и 1845, 1614  Бечу 1854. 1615  и 

Сарајеву 1898. 1616  Изузев С1845, другој генерацији служебника, односно времену тзв. 

Покрајинских Цркава (1766–1920) 1617  припада и будимски из 1799. године. 1618  Поред 

будимских издања, остали служебници, по свом пореклу, не припадају богослужбеном 

простору Карловачке митрополије. Међутим, имајући у виду чињеницу да границу ширења 

црквене књиге није могуће поставити, велика је вероватноћа да су их свештеници 

употребљавали у оквиру Монархије. Служебници су нам, такође, неопходни због 

богословске анализе и прецизнијег увида у промене које су настајале у српском 

богослужењу, што се у првом реду односи на руски и малоруски утицај који је био присутан 

током XVIII и XIX.1619  

За оба будимска издања литургијара благослов је дао архиепископ карловачки и 

митрополит Стефан Стратимировић. Штампање Служебника из 1838. године благословио је 

архиепископ београдски и митрополит целе Србије Петар Јовановић. 1620  Седам година 

касније (1845) без благослова Цркве, из исте штампарије изашло је скромније издање 

Служебника, трудом и донацијом професора и преводиоца Јована Димитријевића 

Охриђанина. Овај редак примерак пронашао је у Саборној цркви у Нишу Теофило 

Стевановић.1621 Благослов за Служебник из 1854. године дао је Архиепископ карловачки 

Јосиф Рајачић. 1622  Последњи Служебник у XIX веку одштампан је у штампарији 

Правитељства босанско-херцеговачког у Сарајеву 1898. године, са благословом 

Архиепископа и митрополита дабробосанског Николаја Мандића, Епископа херцеговачко-

захумског Серафима Перовића и зворничко-тузланског Григорија Живковића.1623  

     Језик свих служебника је црквенословенски. Порекло им је руско или малоруско, 

односно настајали су по угледу на објављиване у Северној у Јужној Русији, па су 

„структурално и садржински“ врло слични. 1624  На пример, „индиректни предложак“ 1625 

Служебнику из 1825. године је Служебник Кијевопечерске Лавре из 1746. године.1626 Блиске 

је структуре будимском и у евхолошком делу уопште се не разликују. У служебничком делу 

разлика је у томе што је поглавље Устав свештенослужења, односно, Како треба да служи 

ђакон са свештеником на великој вечерњи, јутрењи и Литургији из кијевопечерског издања 

Служебника у будимском „разложено на чинове Малог вечерња, Великог вечерња, 

__________ 
1612 Српске књиге БМС 1801–1867, том 3, 109. 
1613 Српске књиге БМС, том 3, 110; Новаковић, Српска библиографија за новију књижевност..., 210. 
1614 Служебник, Београд 1845, НБС II 3183.  
1615 Димитрије Кириловић, Каталог Библиотеке Матице српске II, српске књиге 1848–1880 (Нови Сад: Матица 

српска, 1955), 53.  
1616 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, у Службе и Устави пјенија, (Београд–Врњци, 2020), 129. 
1617 Исто, 129. 
1618 Исто, 130. 
1619 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 128.  
1620 Исто, 129. 
1621 Стевановић, Познавање цркве..., 198. 
1622 Кириловић, Каталог библиотеке Матице српске II, српске књиге 1848–1880, 53. 
1623 Служебник, Сарајево1898, БМС III 418739, предлист [I]. 
1624 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку, 130. 
1625 Исто, 130. 
1626 Примерак се налази у Патријаршијској библиотеци под сигнатуром ПБ II 15.422.  



148 

Свеноћног бденија и Васкршњег јутрења“. 1627  Устав је иначе саставни део и осталих 

служебника изузев београдског (С1845), бечког и сарајевског издања. 

 Кијевопечерском издању Служебника недостаје Извјестије учитељноје,1628 али зато 

оно постоји у московском издању из 1790. године,1629 па би тај Служебник, сматра професор 

Вукашиновић, могао бити директни предложак будимском из 1825, јер му је и структура 

потпуно идентична.1630 Извjестијe учитељноје, изузев С1845, ушло је не само у С17991631 већ 

и у остале Служебнике XIX века, 1632  с том разликом да је Литургичко упутство 1633 

сарајевског издања изостављено у садржају. Оно недвосмислено показује руско порекло 

српских служебника млађе генерације. Његову основу чини Поука Архијереја коју је 

саставио монах Јевтимије Чудовски на основу Могилиног Евхологиона и других сличних 

извора. 1634  Помоћу ових Поука у српску литургијску праксу је постепено продирала 

схоластичка латинизована теологија.1635 

Готово идентичан сарајевском издању је С1825, јер и потоњи садржи служебничку и 

требничку целину. У требничком делу број и врста последовања, молитава и текстова и 

њихов редослед је исти. Разлика постоји само у опширнијем именовању служби и обреда у 

млађем издању и редоследу служби и молитава. Неке од њих раздвојене су на више мањих 

целина, а друге преименоване. Садржајно, међутим, међу њима нема разлике.1636 Требнички 

део, знатно мањи, садржи и Служебник из 1845. године. У њему се налазе: Чин благосиљања 

хлебова, помен преминулим, Молитва за оне који се кају, Тропари када свештеник светим 

копљем чини крсно знамење над оним који страда од неке болести, Молитва над кољивом и 

Молитва над грожђем на Преображење.1637 Премда је његова веза са београдским издањем из 

1838. незнатна, идентичне су им илустрације Светих Василија Великог и Григорија 

Двојеслова, испред текстова Литургија. Лист испред Златоустове литургије недостаје.1638 

Постоји и једна специфичност будимског издања Служебника из 1825. године. Између 

Последовања вечерња и јутрења уметнуто је Последовање полуноћнице. Премда према 

__________ 
1627 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку, 130. 
1628  Спис Извјестије учитељноје настао је у Русији крајем XVII века, по наредби московског патријарха 

Јоакима, а његов аутор је монах Јефтимије Чудовски. Појавио се као последица ширења латинског учења о 

времену претварања светих Дарова и намере да се уведе јединство у богослужбену праксу. У њему су изложене 

поуке и упутства свештеницима и ђаконима које се односе на припреме за богослужење, поготово Свету 

Литургију, разна свештенодејства и решавање различитих дилема са којима се свештенослужитељи могу срести 

током служења Литургије. Видети: Вукашиновић, Српско богослужење, 96.  
1629 Служебник, Будим 1790, ПБ II 32.917, додатак издању, 1а–33а. 
1630 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 130. 
1631 СБУДИМ1799, БМС Р18Ср IV 19, 124б–144а. 
1632  СБУДИМ1825, БМС Р19Ср III 384, 193а–213б, СБЕОГРАД1838, БМС Р19 Ср III 383, 256б–282б и 

СБЕЧ1854, БМС Р19 Ср II 368, 227а–259б, ССАРАЈЕВО1898, БМС III 418739, 1а–22а.  
1633 Колико је Литургичко упутство било значајно за богослужбени живот Цркве у Карловачкој митрополији 

казује нам његов превод на српски језик. Објавио га је, као извод из служебника, свештеник Живко С. 

Бранковић, ректор Призренске богословије, у Београду 1901. године. Да ли у његовом недостатку, 

недоступности или из неког другог разлога, предложен је нови превод на српски 1922. године, који није 

одштампан. Видети: Г. Летић, Дневник, 303. Критичко издање Учитељное известије као историјски извор 

приредио је Слободан Продић у издању Епархије далматинске 2011. г. 
1634 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 131. Цитирано према: Михаил М. Бернацки, „Спорови о времену претварања Светих Дарова и 

друга питања  богословско-литургијског карактера у руском богословљу XVII века“, у Атанасије Јевтић, 

Христос Нова Пасха: Божанствена Литургија 4 – Свештенослужење, Причешће. Заједница Богочовечанског 

Тела Христовог (Београд: Света Гора атонска и др., 2009), 347. 
1635 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 131. 
1636 Исто, 129–130. 
1637 СБЕОГРАД1845, 145–158. 
1638 СБЕОГРАД1838, 56а–б. 



149 

наслову у садржају изгледа да је у питању цео чин, текстуално, међутим, то није случај. 

Наслов је више у форми упутства, да чин полуноћнице бива као што је у часослову, а после 

читања молитaвa свештеник говори отпуст. Чин садржи само јектенију полуноћнице коју 

свештеник произноси на крају, са напоменом о тропарима и јектенији коју говоре 

свештеномонаси на Светој Гори. 1639  Поставља се питање повода њеног преношења у 

Служебник. Наше је мишљење да би један од разлога могао да буде и политички, јер се у 

јектенији помиње име аустријског владара Франца првог. 

Служебници из 1825. и 1838. године слични су по томе што оба садрже последовање 

Светог Причешћа.1640 Остали га немају, попут С1799.1641 Такође, С1838 и С1854 готово да су 

идентични. Једина разлика је у томе што млађи нема Устав свештенослужења и последовање 

Светог Причешћа. Новина у С1898 јесте да, за разлику од осталих, почиње Чином мале 

вечерње по уставу,1642 а у наставку иде последовање вечерње и јутрења.1643 Следе чинови све 

три Литургије,1644 с том разликом да се после Златоустове налазе благодарствене молитве 

после причешћа,1645 отпусти на Богородичине и Христове празнике и дневни отпусти током 

седмице.1646 У односу на друге служебнике, поједина последовања су у називу проширена. 

На пример, Молитви за искорењивање и истребљење јереси и отпадништва додате су и 

молитве за умирење због црквених раздора, за обраћење заблуделих од истине,1647 а Молитви 

против напада варвара још и Молитва за истребљење свих безбожних народа.1648 На крају је 

Молитва за ослобођење оних православних хришћана који су у агарјанском ропству, о 

искорењивању богопротивљења мухамеданског и о пропасти њиховог царства и власти.1649  

По својим особеностима највише се издваја С1845. Наводимо његове најбитније 

разлике у односу на остала издања.  

Премда се у чину Проскомидије нигде више не помињу Небеске силе Бестелесне, како 

је било у старијим српским служебницима, а честица се не вади ни за Свете Србе,1650 ипак, 

пракса помињања Анђела сачувана је у С1845.1651 Ратко Хрваћанин наводи да, изузев С1845, 

друга генерација српских штампаних литургијара у сугубој јектенији садржи прозбе за цара 

и Правитељствујушчи синод, притом наводећи као пример будимско издање С1799. 1652 

Међутим, те прозбе немају остали служебници XIX века.1653 

 Особеност С1845 у односу на друге је да нема јектенију и молитву за упокојене1654 и 

задржана је стара пракса да при Великом входу свештеник говори само „Све вас православне 

хришћане да помене Господ Бог у царству своме сада, увек и у векове векова“.1655 Премда је 

оваква пракса присутна у грчким литургијарима, тако не стоји у грчком Евхологиону из 

1885. године.1656  

__________ 
1639 СБУДИМ1825, 17а–б. 
1640 СБУДИМ1825, 144а–158б, СБЕОГРАД1838, 239а–256а.   
1641 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 130. 
1642 ССАРАЈЕВО1898, 1а–7а. 
1643 ССАРАЈЕВО1898, 8а–38б. 
1644 ССАРАЈЕВО1898, 39а–150а. 
1645 ССАРАЈЕВО1898, 90б–92б. 
1646 ССАРАЈЕВО1898, 93а–98а. 
1647 ССАРАЈЕВО1898, 262б–64б. 
1648 ССАРАЈЕВО1898, 264б–266б. 
1649 ССАРАЈЕВО1898, 272б–275б. 
1650 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 132–133.  
1651 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 247. 
1652 Исто, 279. 
1653 СБУДИМ1825, 42а; СБЕОГРАД1838, 64а; СБЕЧ1854, 55а. 
1654 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 279. 
1655 Исто, 279; СБЕОГРАД1845, 56. 
1656 Недеља свете педесетнице: празничне службе, 312. 



150 

У служебницима XIX века постоји рубрика о ђаконском уздизању Дарова при 

свештеничком возгласу „Твоје од Твојих“.1657 Овог упутства ипак нема у С1845.1658 Пракса 

крстообразног подизања Часних Дарова позната је од XVII века,1659 а од XIX века понегде, 

приликом њиховог спуштања, чињен је крст над антиминсом. 1660  Присутна је била и у 

Карловачкој митрополији XVIII и XIX века1661 и једна од озбиљних литургичких недоумица. 

Према неким ауторима овакав поступак није био неправилан. Сматрано је да у томе „нема 

ничега што би реметило благочиние светиње и важност момента најсветије службе, стога 

тамо где је већ ушао у обичај нека се и не квари“.1662 О том проблему писао је и Јован 

Живковић. 1663  Сматрао је закрштавање антиминса неумесном радњом ђакона, јер такво 

упуство не постоји у служебнику и архијерејском чиновнику. Поред тога, закрштавање 

антиминса је врста благослова који ђакон, у присуству по чину старијег, нема право да дели 

ни лицима ни стварима. Над антиминсом крсни знак не прави чак ни свештеник, јер то не 

прописују црквене књиге.1664 Интересантно је да писци литургичких приручника XIX века 

помињу само у коју руку свештеник узима путир и дискос, али не и подизање и закрштавање 

сасудима над антиминсом.1665 

Особеност служебника XIX века је да имају Тропар Трећег часа.1666 Он се налази у 

Служебнику из Карловачке митрополије штампаном у Будиму 1825. године,1667 београдским 

издањима из 1838.1668 и 1845,1669 бечком издању Служебника из 1854.1670 и Служебнику из 

__________ 
1657 СБУДИМ1825, 47а–48а; СБЕОГРАД1838, 80а–б; СБЕЧ1854, 69б–71а; ССАРАЈЕВО1898, 74а–б. 
1658 СБЕОГРАД1845, НБС II 3183, 62. 
1659  Пре XVII века имамо је сачувану само у једном грчком рукопису из 1475. године. Цитирано према: 

Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 318. 
1660 Павле, Патријарх, „Чињење знака крста путиром и дискосом над антиминсом уз речи: ''Твоја од Твојих''“, у 

Да нам буду јаснија нека питања наше вере III, 199. 
1661 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 324. 
1662 П. М., „Из пастирске праксе и области црквено религиског живота“, Весник Српске цркве година VIII, 

свеска III (1897): 257. 
1663 Јован Живковић, „Треба ли ђакон, или ако овога нема, свештеник код возгласа Твоје од твојих да прекрсти 

антиминс подигнутим часним дарима?“, Богословски гласник: часопис за православну богословску науку и 

црквени живот година IV, књига VIII (1905): 189. 
1664  Исто, 189. Руски православни теолог Сергије Булгаков сматрао је да је овај поступак чињења крста 

дискосом и путиром изнад антиминса без основе и незаконит. Није предвиђен у Служебнику и ђакон нема 

право да осењује крстом. Видети опоширније: Павле, Патријарх „Чињење знака крста путиром и дискосом над 

антиминсом уз речи: ''Твоја од Твојих''“, 198–199. Цитирано према: Сергије Булгаков Настољнаја књига 

(Харков, 1900), 821. Према мишљењу савременог српског литургичара проф. др Ненада Милошевића, „суштина 

проблема није у томе ко уздиже дарове, ђакон или свештеник, већ да ли Дарове уопште треба уздизати или не. 

Пракса подизања светих Дарова при произношењу речи „Твоје од Твојих...“ није засведочена ни у једном 

рукописном молитвослову, осим у два млађа словенска која се наводе у француском и енглеском преводу. 

Према штампаним издањима старих служабника, свештенослужитељи у XVI веку нису уздизали Дарове. Више 

о томе видети: Ненад Милошевић, „Анафора – узношење или приношење?“, у Саборност, Теолошки годишњак 

VIII, (2014): 31; Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века. 317–

325. 
1665 Стевановић, Познавање цркве, 194. 
1666  Његовом историјом појављивања и ширења у Литургијама бавио се детаљно Владимир Вукашиновић, 

анализирајући Служебнике рукописних збирки манастира Пећке Патријаршије (од XV до XVI века) и 

манастира Хиландара (од XV до XVII века). Цитирајући блажене успомене епископа Атанасија Јевтића, да је 

Тропар први пут у евхаристијску Анафору унесен у Цариграду, крајем XIV века, отац Владимир показује да је 

Тропар у богослужбену праксу преко рукописне традиције Влашке Цркве ушао век и по раније него што се до 

сада мислило. Међутим, у даљим истраживањима неопходно је утврдити о којим је конкретно предлошцима 

реч. Да ли рукописним или штампаним грчким, венецијанским издањима Служебника или рукописном руском 

или малоруском предлошку. Видети опширније: Владимир Вукашиновић, Службе и Устави пјенија, 67–98.  
1667 СБУДИМ1825, 50а–б. 
1668 СБЕОГРАД1838, 80б–81а; Вукашиновић, Службе и Устави пјенија, 97. 
1669 СБЕОГРАД1845, 62–63. 
1670 СБЕЧ1854, 71б. 



151 

Дабробосанске митрополије, штампаном 1898. године.1671  Изузетак, међутим, представља 

С1845 који га има у ЛЈЗ,1672 али не и у ЛВВ.1673 Ратко Хрваћанин сматра да се иза овога крије 

настојање неких „приређивача и издавача литургијара, као и литургичара“, да сачувају стару 

праксу.1674 Наше мишљење је да је приређивач овог издања сматрао сувишним убацивање 

Тропара Трећег часа у ЛВВ, на месту где се у знатно широј форми молитве него што је то 

предочено у Златоустовој Литургији, свештеник моли „да дође Дух твој Свети на нас и на 

предложене Дарове ове и да их благослови и освети и покаже“.1675 

Игуман Теофило Стевановић се противио уношењу Тропара Трећег часа у текст 

Анафоре. 1676  У књизи „Познавање Цркве или обредословље“ овај Тропар назива 

„бесмисленим“.1677 Он истиче да се од почетка Литургије, све до момента где је Тропар 

уметнут, свештеник у молитви обраћа Богу Оцу, а не Богу Сину. Потом се молитва изненада 

прекида и преусмерава са Оца на Сина. Сматрао је да Тропар Трећег часа „квари и прекида 

смисао свештенoрадње“ и да га треба „изоставити из наше литургије“.1678 По угледу на грчку 

праксу, Стевановић га није изговарао, објашњавајући да се у његову непотребност уверио 

служећи више пута по светим местима Палестине и Цариграда, са патријархом 

јерусалимским Никодимом,1679 а 1894. године у Јерусалиму и са патријархом Герасимом.1680 

Поред Стевановића, почетком XX века, на ову литургијску интерполацију скренуо је пажњу 

и литургичар Јован Живковић. Предложио је решење за отклањање сваке недоумице о 

неправилном тумачењу Духовског тропара и стихова 50. псалма. Начин на који би се то 

постигло јесте тај, да се у припреми за издавање новог служебника цео Евхаристијски канон 

одштампа „обичним словима (...) без сваког знака и тачке на крају“, а даље речи, Тропар 

Трећег часа и стихови, да се одштампају ситним словима (petit). 1681  Разлика у словима, 

сматрао је Живковић, подсетила би свештенике да се овај литургијски уметак не односи на 

Евхаристијски канон. Стога и препоручује свештеницима да се „буквално држе упутстава 

служебника“ и уметнуте молитве, тропаре и стихове, да не изговарају гласно или 

полугласно, „као што се то код нас већином ради“, већ у себи, тајно.1682 На тај начин ће 

свештенослужитељи показати да им је мисао о вези Тропара Трећег часа и његових стихова 

са освећивањем потпуно страна „и да их они читају ради сопственог оснажења у страшном 

моменту пресуштаствљења св. Дарова“.1683  

Премда се Живковић оправдано залагаo за његово „потискивање“ и изговарање у 

себи, ипак, како видимо, задржава схоластички израз пресуштаствљења,1684 чиме рациона-

лизује Тајну претварања хлеба и вина у Тело и Крв Христову. У вези са гласним читањем 

Евхаристијског канона стоји и 16. стих 14. главе Прве посланице Коринћанима, за коју 

__________ 
1671 ССАРАЈЕВО1898, 75а; Вукашиновић, Службе и Устави пјенија, 97. 
1672 СБЕОГРАД1845, 62–63. 
1673 СБЕОГРАД1845, 96. 
1674 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 324–325. 
1675 СБЕОГРАД1845, 97.  
1676 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 325. 
1677 Стевановић, Познавање цркве..., 198. 
1678 Исто, 198. 
1679 Исто, 198. 
1680 Исто, 199. 
1681 Ј. Д., „О служабнику“, 123. 
1682 Исто, 123. 
1683 Исто, 123. 
1684 Схоластички, латинствујући, израз пресуштаствљење (transupstantiatio) рационализује Тајну претварања 

хлеба и вина у Тело и Крв Христову, одступајући од Халкидонске Христологије према којој се „људска природа 

не пресуштаствљује у Божанску, нити обратно, јер би то онда био пантеизам“. Овај термин у вези са 

претварањем Светих Дарова сусрећемо у XVIII веку у Циркулару Павла Ненадовића из 1758. г. Видети 

опширније: А. Јевтић, Божанствена Литургија – Христос Нова Пасха 2 (Београд–Требиње: Свети Манастири: 

Хиландар, Острог, Тврдош, 2007), 299; Вукашиновић, Барокна теологија, 217–218; Хрваћанин, Историјско-

богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 298. 



152 

Живковић наводи да ју је Вук Караџић погрешно превео: „Ако ћеш благосиљати Духом, како 

ће онај који стоји као незналица рећи Амин (тако је) по твоме благодарењу, кад не зна шта 

говориш“.1685 Управо ово место и подсећа на праксу некада гласног читања Евхаристијског 

канона, да би га народ присутан у храму чуо „ради назидања верних“. 1686  Међутим, ту 

праксу, сматрао је Живковић, није било могуће сачувати, због изругивања злонамерних људи 

и „лакомислене профанације“ чак и неких верујућих.1687  

Сматрамо да је Живковић, као литургичар, скретањем пажње на овај важан моменат 

Литургије дубоко у себи осећао његову непредањску позицију, али да није имао и довољну 

смелост да се отворено заложи за повратак изворној пракси.  

С1845, за разлику од других служебника, нема упутство „О ломљењу Светог 

Агнеца“,1688 сходно првој генерацији штампаних српских литургијара.1689 Његова „скраћена 

верзија“ забрањује коришћење честица за причешћивање лаика и указује на то да се они 

имају причестити само од честица НИ и КА“.1690 С1845 нема ни упутство о начину на који 

свештеник припрема честице за причешћивање, уколико има верних који желе да се 

причесте, што није случај код осталих служебника XIX века.1691  

Ђакон је верне на причешће позивао речима: „Са страхом Божијим и вером 

приступите“,1692 или „Са страхом Божијим, вером и љубављу приступите“.1693 Продужетак „и 

љубављу“ преузет је из грчких литургијара и додатак је од XVII века. 1694  Теофилу 

Стевановићу није било познато зашто је и под чијим утицајем овај возглас изостављен у 

словенском преводу.1695 Претпоставља се да је реч „и љубављу“ унета у Литургију у XVIII 

веку под утицајем покрета „кољивара“, 1696  присталица честог причешћивања, а потом је 

1838. године унета у Типик.1697 

У служебницима XIX века, спуштање честица у путир следи након поменутог 

упутства свештенику како поступа у случају да има причесника.1698 Тога упутства, међутим, 

нема у С1845. Након позива „Са страхом Божијим и вером и љубављу приступите“, 

__________ 
1685 Сравни: Библија или цело Свето писмо Старога и Новога завјета (Београд: Издање британског и ино-

страног библијског друштва, 1923), 186; Синодски превод овог стиха гласи: „Јер ако благосиљаш духом како ће 

онај који заузима мјесто обичног вјерника рећи амин на твоје благодарење, кад не зна шта говориш?“. Сравни: 

Свето писмо Старога и Новога завјета – Библија (Београд: Свети Архијерејски синод Српске Православне 

Цркве, 2004), 1374. 
1686 Ј. Д, „О служабнику“, 217. 
1687 Исто, 217. 
1688 Ова рубрика се појавила „као последица расправа о томе да ли се честице претварају у Тело Христово на Св. 

Литиргији“. Цитирано према: Вукашиновић, Службе и Устави пјенија, 136. 
1689 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 348–349. 
1690 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 136. 
1691 СБУДИМ1825, 58б; СБЕОГРАД1838, 90б; СБЕЧ1854, 81б; ССАРАЈЕВО1898, 84б. 
1692 Исто. 
1693 СБЕОГРАД1845, 72. 
1694 Недеља свете педесетнице: празничне службе, 333. 
1695 Стевановић, Познавање цркве..., 207.  
1696 Покрет кољивара везује се за Свету Гору и сукоб „литургичког карактера“ који се догодио последњих 

деценија XVIII и почетком XIX века. Реч је о монасима скита Свете Ане који су из практичних разлога 

парастосе и кољива за преминуле са суботе пренели на недељу. Та промена условила је протесте великог броја 

Светогораца (антикољивара) због нарушавања древног светогорског обичаја и поретка. Проблем је касније 

отворио још низ других питања: о честом или ретком причешћивању, проблем освећивања икона, изопштења из 

Цркве, великог и малог водоосвећења, односа Светих Дарова и антидора, клечања недељом. О овој теми видети 

опширније: Амфилохије Радовић, „Покрет кољивара, духовно-литургички препород и грчка црквена братства“, 

у Литургија и подвижништво (Цетиње: Митрополија Црногорско-приморска и Епархија Будимљанско-

никшићка, 2011), 134–136. 
1697 Василије Кривошеин, „Неке богослужбене особености код Грка и Руса и њихов значај“, у Атанасије Јевтић, 

Божанствена литургија – Христос Нова Пасха 4, 363. 
1698 СБУДИМ1825, 59а; СБЕОГРАД1838, 91б; СБЕЧ1854, ССАРАЈЕВО1898, 85б. 



153 

свештеник је одмах возглашавао „Спаси, Боже, народ твој и благослови наслеђе твоје“. 

Дакле, након спуштања и сједињења честица са дискоса са честицама у путиру.1699  

Занимљиво је запажање Теофила Стевановића да се Срби нису у свим црквама 

причешћивали одмах након упућеног позива да приступе. Негде су то чинили после 

уобичајеног отпуста свештеника, па су тек онда честице спуштане у Путир.1700 Приметио је 

да су неки свештенослужитељи прво сједињавали честице па онда причешћивали верне „под 

једним видом“.1701 Заступао је богословско мишљење да честице извађене у спомен светих, 

за живе и упокојене, треба да остану на Дискосу док се причешћивање не заврши.1702  

Рубрику о времену служења Литургије Светог Василија Великог садрже сви српски 

служебници XIX века. 1703  Изузетак чини С1845 који почиње молитвом Предложења 1704 

„Боже, Боже наш, који си послао Небески Хлеб, храну свему свету (...)“. 1705  Молитва 

предложења је, заправо, сачуван фрагмент почетног дела ЛВВ, када је служена чешће, а не 

само десет пута годишње. Почињала је њом, антифонима, Трисветим и Малим входом – који 

се губе на прелазу из X у XI век.1706 

Литургијари XIX века не садрже јектенију1707 и молитву1708 за оне који се спремају за 

Свето Просвећење.1709 Њено место налазило се након прозбе „Оглашени изиђите и била је 

саставни део ЛВВ у српским штампаним литургијарима прве генерације. Представљала је 

остатак древне праксе, када су међу оглашенима били и катихумени, припремани за 

Крштење на Велику суботу.1710 

 Служебници XIX века немају, такође, рубрику о показивању и благосиљању Дарова 

при произношењу речи установљења:1711 „Тако исто узевши и чашу са родом винограда, и 

растворивши, заблагодаривши, благословивши, осветивши“. Међутим, у С1845 недостаје реч 

„благословивши“.1712 Већ је поменуто да у њему нема Тропара Трећег часа.1713 Из ЛЈЗ у ЛВВ 

пренесен је и додатак „Претворивши их Духом Твојим Светим“1714  кога има и већина грчких 

штампаних евхологиона.1715  

У служебницима XIX века није био детаљно изложен чин Божанствене Литургије 

пређеосвећених Дарова, што је свештенослужитељима, поготово млађим и без искуства, 

отежавало служење током Свете четрдесетнице.1716 Као и у претходне две Литургије, и овде 

се у појединим особеностима издваја С1845. У њему нема Напомене о неким исправкама у 

__________ 
1699 СБЕОГРАД1845, НБС II 3183, 72. 
1700 Стевановић, Познавање цркве..., 207. 
1701 Исто, 206. 
1702 Исто, 206. 
1703 СБУДИМ1825, 63а, СБЕОГРАД1838, 106а, СБЕЧ1854, 96а, ССАРАЈЕВО1898, 98а. 
1704 Молитва Предложења, према Афанасјеву, сигурно је грчког порекла, што је доказ више да је предложак 

СБЕОГРАД1845 један од грчких литургијара. Видети: Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских 

штампаних литургијара из XVI века, 356.  
1705 СБЕОГРАД1845, НБС II 3183, 77. 
1706  Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 354–355. 

Цитирано према: Т. Афанасьева, „Особенности последования литургий Иоанна Златоуста и Василия Великаго в 

древнорусских служебниках XIII–XIV вв.“ у Ruthenicа, No 6, 2007, 208. 
1707 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 136. 
1708 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 361. 
1709 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 136. 
1710 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 357. 
1711 Исто, 361. 
1712 СБЕОГРАД1845, 96. 
1713 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 324. 
1714 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 137. 
1715 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 359. 
1716 Лазар Богдановић, „Како се свршава литургија пређеосвећених дарова“, 229. 



154 

служењу те Литургије. Текст се налази пред почетак чина ЛПД,1717 изузев у С1825, где је на 

крају чина.1718 Први пут овај додак појавио се у руском Служебнику московског издања из 

1676. године.1719 Аутор текста је монах Јевтимије Чудовски, а сам текст односи се на вршење 

Великог входа и причешће. Написао га је на основу текста у Требнику Петра Могиле О 

неким исрпавкама у служењу Пређеосвећене Литургије, с циљем да би неке Могилине 

ставове ублажио и учинио богословски прихватљивијим.1720 

О начину кађења свештеника током појања „Нека узиђе молитва моја као кадило 

преда Те (...)“ упутство пред ЛПД не казује ништа, изузев да свештеник прима кадионицу 

пред Светом трпезом и кади. За разлику од данашње праксе, при којој презвитер кади око 

Престола, пређеосвећене Дарове на Предложењу и Горње место, 1721  видимо да је у 

Карловачкој митрополији постојала и другачија пракса. Наиме, свештенослужитељ је кадио 

око свештене Трпезе и цео олтар, а потом са солеје иконе, певнице и верни народ који 

клечи.1722 Након завршетка стихова улазио је у олтар, поново кадећи Престо са све четири 

стране. Потом би клекнуо пред Трпезу сâм појући „Да исправитсја (...)“.1723  

У Чину ЛПД наведено је да, уколико свештеник служи без ђакона, на Великом входу 

десном руком узима дискос, а не левом као на пуној Литургији. На овај моменат скренуо је 

пажњу Никола Беговић у посебном одељку свог литургичког приручника насловљеног 

„Путир у лијевој руци“. Према његовим речима, вино се освећује и претвара тек када се 

сједине „мјестообразна у чаши“ а пре причешћа. Објашњавајући израз „мјестообразна“, 

Беговић пише да се тако често називају неосвећени и непретворени Дарови. Позивајући се на 

Свете оце, објашњава да је појам „мјестообразнаја“ отуд што се у Старом завету 

преображавало хиљаде образа и сенки у истинито тело и Крв Христову. Уместо тих образа, 

сада се предлажу Свети Дарови који светле сами собом, следствено учењу Светог Амвросија 

(1. књига о дужностима, глава 78): „Сенка је у закону, образ је у Јеванђељу, истина је на 

небу“.1724 

Током Великог входа у поретку ЛПД свих литургијара XIX века, па чак и у ранијим 

српским, руским и грчким порецима, не помиње се да народ у храму метанијски клечи, нити 

се помиње метанисање свештенослужитеља пред Престолом, уз произношење Молитве 

Светог Јефрема Сирина „Господе и Владару живота мога (...).“ Она је особеност савременог 

поретка ЛПД и претпоставља се да је унета са жељом да се нагласи њен покајнички 

карактер. 1725  У руској и српској пракси чита се гласно, а у грчкој, као старијој пракси, 

тајно.1726 Оно што је сигурно, јесте да је ова Молитва позната свештенослужитељима XIX 

века, јер Никола Беговић наглашава како у ЛПД „још више падају у очи молитве Јефрема 

Сирјанина“.1727  

Премда литургијари не помињу навлачење завесе на дверима, поменућемо на овом 

месту да је у Карловачкој митрополији оно практиковано на ЛПД три начина. Први, 

најраспрострањенији, био је потпуно навлачење завесе на дверима. Други, навлачење завесе 

до пола, а до краја након произношења речи „Пазимо, Пређеосвећене Светиње светима“ и 

__________ 
1717 СБУДИМ1825, 95б–96б; СБЕОГРАД1838, 141а–143а; СБЕЧ1854,131б–133б; ССАРАЈЕВО1898, 132а–134а. 
1718 СБУДИМ1825, 95б. 
1719 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 138. Цитирано према: Н. Д. Успенски, Колизија двеју теологија (Краљево: 2004), 28. 
1720 Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење српских православних обласних цркава у XVIII 

и XIX веку“, 138; Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 

381. 
1721 СБЕОГРАД2007, 251. 
1722 Богдановић, „Како се свршава литургија пређеосвећених дарова“, Српски Сион број 18 (1891): 230. 
1723 Исто, 231. 
1724 Беговић, Литургика за српске школе и народ, 97. 
1725 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 381. 
1726 Кривошеин, „Неке богослужбене особености код Грка и Руса и њихов значај“, 366. 
1727 Беговић, Литургика за српске школе и народ, 96.   



155 

трећи је ненавлачење завесе до изговарања речи „Пређеосвећене Светиње светима“. 

Заступано је и гледиште да су свештеници имали слободу да примене праксу коју желе.1728 

Према „Напомени о неким исправкама у служењу Пређеосвећене Литургије“, 

причешће се обављало „по обичају“, што је наглашено у српским литургијарима: „Тада 

свештеник скида свети воздух и чини по обичају свето причешће божанствених дарова“.1729 

Међутим, тако није било, јер свештеник, пијући из свете Чаше, при томе не изговара речи 

које иначе говори приликом причешћивања на пуној Литургији. 1730  Ђакон се није 

причешћивао Крвљу Христовом, него тек после Заамвоне молитве, употребљавајући свете 

Дарове. То је стога што се сматрало да је вино на ЛПД обично, а не Крв Христова, јер нису 

над њим читане речи освећења.1731 У грчкој пракси свештеник се причешћује на исти начин 

као и на ЛЈЗ и ЛВВ, дакле Крвљу Христовом. 1732  У Карловачкој митрополији имамо 

сачувану праксу да је литургијским звонцем оглашавано народу да се на ЛПД свештеник 

причестио.1733  

Успомена на служење ЛПД увече 1734  уместо ујутро, као што је данас обичај у 

највећем броју случајева, сачувана је у српским служебницима друге генерације. Наиме, 

почетак треће прозбе у последњој јектенији у њима гласи: „Измоливши све вече савршено, 

свето, мирно и безгрешно....“,1735 указујући тиме на њен „исправни древни поредак“.1736 Исто 

је, на пример, у неким грчким 1737  издањима литургијара. Међутим, у С1845 стих гласи: 

„Измоливши сав дан савршен, свет, миран и безгрешан....“. 1738  Тако је, на пример у 

венецијанском издању Литургијара из 1852. године, 1739  као и српском савременом 

Служебнику. 1740  Ипак, и савремени Служебник одштампан на црквенословенском језику 

1983. године речима вέчера всегώ подсећа на стару праксу служења ЛПД увече.1741 

 

 

 

 

  

__________ 
1728 Богдановић, „Како се свршава литургија пређеосвећених дарова“, 231. 
1729 СБУДИМ1825, 93а; СБЕОГРАД1838, 156а; СБЕЧ1854, 146б, ССАРАЈЕВО1898, 147а. 
1730 Кривошеин, „Неке богослужбене особености код Грка и Руса и њихов значај“, 367. 
1731 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 382. Цитирано 

према: Вукашиновић, „Руски и малоруски утицаји на богослужење СП Цркве у XVIII и XIX веку“, 104. 
1732 Кривошеин, „Неке богослужбене особености код Грка и Руса и њихов значај“, 367–368. 
1733 Богдановић, „Како се свршава литургија пређеосвећених дарова“, 232. 
1734 Служење ЛПД увече уместо ујутро, са свим осталим монашким богослужењима, постепено је преовладало 

од времена турског ропства. Видети: Фундулис, Литургика 1, 224. 
1735 СБУДИМ1825, 94а; СБЕОГРАД1838 157б; СБЕЧ148а; ССАРАЈЕВО1898, 148а. 
1736 Фундулис, Литургика 1, 223–224. 
1737 Εβχολόγιον το мεγά (Кωνσαντινούπολις: 1803), 88; Αί Θεῖαι Λειτουργίαι τοῦ ἁγίου Ιωάννου τοῦ Ηρυσοστόμου, 

Βασιλείου τοῦ Μεγάλου καί ᾑ τῶν Προηγιασμένων (Αθηναι,1864), 63; Εβχολόγιον το Μέγα (Βενετία: 1891), 117. 
1738 СБЕОГРАД1845, 127. 
1739 Αἱ Θεῖαι Λειτουργίαι τῶν εν ἁγίοις πατέρων ημών Ιωάννου τοῦ Χρισοστόμου καί Βασιλείου τοῦ μεγάλου συν τη τῶν 

προηγιασμένων Γρηγοριοῦ τοῦ διαλογοῦ (Вενετια: 1852), 72.  
1740 СБЕОГРАД1998, 219. 
1741 СБЕОГРАД1983, 302. 



156 

Г. Упоредна анализа српских штампаних требника XIX века 

 

До сада је познато 14 српских издања богослужбене књиге требник, штампаних током 

XIX века.1742 Хронолошки, најпре је 1821. године објављен Требник у Будиму, с благословом 

архиепископа и митрополита карловачког Стефана Стратимировића.1743 Потом је Требник 

одштампан у Београду 1836. године, а благослов је дао митрополит српски Петар 

Јовановић.1744 Годину дана касније, 1837. године, Цетињска митрополија на Цетињу издаје 

Требник, с благословом архиепископа и владике црногорског Петра Петровића Његоша.1745 

Бечко издање Требника, уз благослов патријарха српског Јосифа Рајачића, излази из штампе 

1855. године. 1746  У Београду је, затим, 1858. године штампан Требник с благословом 

митрополита Србије Петра Јовановића1747 и Чин благосиљања и освећења Цркве и њених 

разних утвари, као и чинопоследовање оних који се из иноверства присаједињују 

Православној источној Цркви, 1869. године. Приредио га је свештеник Василије 

Николајевић, а штампање је благословио архиепископ карловачки и Патријарх српски 

Самуило Маширевић.1748 Од истог приређивача штампан је Допунски требник у Новом Саду 

1887. године. 1749  У последњој деценији XIX века објављена су потом још четири 

молитвослова: у Београду Фирмилијанов Парохијалник, тј. Требник, 1890. године, 1750 

Приручна свештеничка књига, тј. Требник Саве Грбовића, 1891,1751   Требник у Сарајеву 

1897. 1752  и Допунски требник 1898, 1753  с благословом српских епископа и митрополита: 

дабробосанског Николаја Мандића, херцеговачко-захумског Серафима Перовића и 

зворничко-тузланског Григорија Живковића. 1754  Поред наведеног, евхолошки материјал 

__________ 
1742  Напомињемо да је историјски преглед требника штампаних у XIX веку први изложио професор 

Богословског факултета у Београду Владимир Вукашиновић у раду „Ка новом издању молитвослова: Историјат 

и теолошка проблематика српских штампаних молитвослова у светлу кирилометодијевске преводилачке и 

мисионарске традиције“ у књизи Велики вход (82–106) и у раду „516 година српских штампаних 

Молитвослова“, објављеном у књизи Службе и Устави пјенија (218–241). 
1743 Требник, Будим 1821, БМС Р19 Ср I 504. 
1744 Требник, Београд 1836, БМС Р19 Ср II 121. 
1745 Требник, Цетиње 1837, БМС Р19 Ср II 894. 
1746 Требник, Беч 1855, БМС Р19 Ср II 377. 
1747 Требник, Београд 1858, БМС Р19 Ср II 13. 
1748  Чин благосиљања и освећења Цркве и њених разних утвари, као и чинопоследовање оних који се из 

иноверства присаједињују Православној источној Цркви = Чини благословенїе и освештенїе церкве и ее разных утвареi, 

якоже и чинопослѣдованїе из иновѣрных к православно-восточноi церкви, из разных церковных книг собраннае и на свѣт изданнае 

Васíлїем Нїколаевичь. Спомо ником  Голубиначким  (Београд: 1869), ЗМВСК (без сигнатуре). 
1749 Допунски требник из разних црквених књига прикупљено и објављено радом јереја Василија Николајевића 

пароха Иришког = Дополнителн й требникъ изъ разныхъ церковныхъ книгъ собраннае и на свѣтъ изданнае трuдомъ и 

иждовенїем Иереа Васíлиа Нїколаевичьа пароха Ирижкаго (Нови Сад: 1887), НБС II53723. 
1750 Фирмилијанов парохијалник тј. Требник (Београд: 1890). Фототипско издање овог Требника приредили су 

митрополит дабробосански Владислав и епископ рашко-призренски Павле, а штампан је у Београду 1983. 

године у издању Светог Архијерејског Синода СПЦ. 
1751 Требник Саве Грбовића (Београд 1891), БСП П I 925. Јеромонах Хиландарац Сава Грбовић приређивање 

Требника завршио је на празник Духове, 9. јуна 1891. г. У образложењу на крају књиге Грбовић наводи да је 

прикупљање материјала за књигу завршио 1884, али због одласка на пут у штампу је предао 1887. г. Међутим, 

због неспоразума које је имао са издавачем, Грбовић је одустао од штампања, а трећина материјала остала је 

код архимандрита Фирмилијана који је свој Парохијалник издао годину пре. Видети: Требник Саве Грбовића, 

298. 
1752 Вукашиновић, „Ка новом издању молитвослова...“, 85.  
1753 Дополнительн й требникъ (Сарајево, 1898). Интересантно је да се у Азбучном списку богослужбених књига које 

се употребљавају у православним српским храмовима у Аустроугарској монархији (АСАНУК МПА 95, 1915) 

који је сачинио Јован Живковић уз сарадњу професора богословије Иринеја Ћирића, налази на списку и 

Требник одштампан у Сарајеву 1892. године. Међутим, примерак овог издања до сада нисмо пронашли. 
1754 Вукашиновић, „Ка новом издању молитвослова...“, 85.  



157 

налазимо још у два београдска издања: Последовање молебних певања из 1838.1755 и из 1846. 

године. 1756  Последовање молебних певања из 1848. године, одштампано је, међутим, у 

Москви,1757 а не Београду.1758     

Интересују нас, пре свега, требници намењени богослужењу у Карловачкој 

митрополији, па ће акценат бити стављен на следећа четири издања: будимско (1821) бечко 

(1855), београдско (1869) и новосадско (1887). Погледајмо најпре структуру најстаријег 

Требника из 1821. године. 

Његове чинове и молитвословља можемо сврстати у четири целине: Свете тајне, 

Службе годишњег круга, обреди везани за смрт, молитве за различите потребе, службе 

везане за дневни круг и додатни текстови. Од Светих тајни Требник садржи Крштење и 

миропомазање (8а–23а) с пратећим молитвама и обредима: Молитва у први дан када жена 

роди дете (1а–2б), Молитва знаменовања детета у осми дан по рођењу (2б–3б), Молитва 

жени породиљи у четрдесети дан (4а–7а) и Молитва жени кад побаци (7а–7б). У наставку је и 

Молитва крштења детета укратко када се страхује да дете може умрети (26а–26б) и 

предговор о томе какав треба да буде духовник (27а–28а). 

Чин исповести (28б–37а) обухвата Молитву над оним који се разрешава од забране 

(37а–37б) и разрешну и опроштајну молитву духовника (33б–34а). Чин тајне брака садржи 

две целине: Чин Обручења (38а–41а) и Венчања (41б–52а), са додатком Чина венчања 

другобрачних (52б–58а). Последовање јелеосвећења (58б–88а) са чином давања причешћа 

болесном ако се деси да се нагло погорша његово стање (88а–90б). 

Службама годишњег круга припадају: Чин освећења воде на свето Богојављење 

(168а–176б), Молитва на Христово рођење сину духовном (177а–178а), Молитва на почетку 

поста Свете четрдесетнице (178а–181а), Молитва за благосиљање хране и меса у Свету и 

велику недељу Пасхе (181а–181б), Молитва за причешћивање грожђем на Преображење 

(182а–182б). 

У обреде везане за смрт спадају: Молебни канон Господу нашем Исусу Христу и 

Пречистој Богородици матери Господњој при растављању душе од тела сваког правоверног 

(91а–96б), Молитва на исход душе лаика (96а –96б), Опело лаика, (97а–114б)  Указ о 

спроводу преминулих на свету Пасху и у току Светле недеље (115а–117а), Свештеничко 

опело (117б–147а) и Дечије опело (147б–157б). 

Посебан сегмент овог Требника обухватају Молитве за различите потребе. Сврстали 

смо их, такође, у четири целине: Молитве против различитих оскврнућа и кварења, Опште 

молитве, Службе дневног круга и Додатни текстови. 

а) Молитве против различитих оскврнућа и кварења:  

Чин који бива ако неко случајно загади бунар, или у њега нешто скверно упадне 

(185а–186а), Чин који бива ако случајно нешто скверно упадне у посуду са вином, или уљем, 

медом, или друго нешто, са Молитвом онима који једу нечисту храну (188а–188б), Молитва 

над судом који је оскрнављен (188б–189а), Молитва над осквернутом пшеницом или 

брашном или нечим другим (189а–189б).  

б) Опште молитве:  

Чин малог освећења воде (158а–167б), Молитва којом се благосиљају сир и јаја (181б–

182а), молитве за добар принос воћа (182б–183а), постављање темеља куће (183а–183б), 

улазак у нови дом, (183б–184а), за копање бунара, (184а–184б), Молитва над новим бунаром 

(184б), Молитва оном који хоће да иде на пут (186а), Молитва заклињања Св. Василија за оне 

__________ 
1755 Последовања молебних певања (Београд, 1838). 
1756 Последовања молебних певања (Београд, 1846). 
1757  Примерак московског Последовања молебних певања из 1848. године налази се у Библиотеци Српске 

Патријаршије у Београду, под сигнатуром П II 15728. 
1758 Вукашиновић, „Ка новом издању молитвослова...“, 84. 



158 

који пате од злих духова (186б–187а),1759 Молитва над сољу (189б), житом, (190а–190б) и 

гумном (190б). 

в) Службе дневног круга: Месецослов (210а–235а) и кратки Месецослов (235б–238б). 

г) Додатни текстови: Правила из Номоканона (191а–209б) и Пасхалија (239а–252б). 

Идентично будимском је бечко издање Требника из 1855. године. Имају у потпуности 

исту структуру, што указује на могућност да је потоњи прештампан са тог предлошка.1760 

Недостатак појединих чинова и молитвословља у требнику, неопходних 

свештеницима у парохијској пракси, увидео је свештeник Василије Николајевић. Стога је 

1869. године приредио и штампао Чин благосиљања цркве и њених различитих утвари као и 

чинопоследовање оних који се из иноверства присаједињују Православној Цркви. 1761 

Можемо га поделити на два дела.  

У првом делу су освећења и благосиљања литургијског простора и њему 

припадајућих предмета. Почиње Чином освећења темеља цркве, потом следе чинови 

благосиљања и освећења иконостаса, освећење нове цркве од стране јереја, црквених барјака, 

Чин отварања и очишћења цркве оскверњене од безбожних незнабожаца, Чин освећења 

цркве ако се догоди да човек под изненадним околностима у њој умре или је црква 

попрскана људском крвљу. У наставку следи Чин постављања крста на врх крова или 

звоника цркве, чинови освећења новога крста, благосиљања новог кивота у којем се чувају и 

буду Божанствене тајне, освећења Христове иконе, иконе Пресвете Богородице, иконе 

Пресвете Тројице, иконе једне од светих, освећења богослужбених сасуда,1762 Молитва за 

благосиљање нових покривача за покривање светих тајни, освећење свештеничких одежди, 

благосиљање илитона, новог ђаконског кивота, индитије, т.ј. покривача божанствене трпезе 

или жртвеника, новог звона и нових црквених сасуда (1–129). 

Други део обухвата следеће молитве за освећење предмета за употребу у домаћем и 

друштвеном животу и службе које се врше у разним приликама појединаца и друштава: Чин 

освећења војничких барјака, оружја, Молитва за освећење сваке ствари, чинови благосиљања 

крста за ношење на грудима, новог брода, темеља нове куће и завршене куће и Чин 

благосиљања овчијих стада и о добијању опроштаја (130–180). 

У књизи је први пут објављен Чин резања славског колача.1763 Настанак овог чина 

везује се за митрополита Михаила Јовановића и његов службени акт од 8. децембра 1860. 

године. Њиме је окружним протопрезвитерима наредио да му пошаљу опис начина на које 

подручно свештенство реже славски колач. Након што је прикупио довољно података са 

терена, митрополит је „радио на састављању односно уједначавању различитих спонтано 

формираних, из усменог предања потеклих, начина резања колача“.1764 Штампан је 1862. 

__________ 
1759  У Требнику из 1858. године Молитви заклињања Светог Василија за оне који пате од злих духова 

прикључене су две молитве св. Јована Златоустог (167б–168б), које у савременом Служебнику одговарају првој 

и трећој молитви. Видети: Требник, Београд 1983, 142–143. 
1760 Цетињски из 1837. и београдски Требник из 1836. године имају исти редослед чинова и молитава. Међутим, 

потоњи садржи само два обреда више: Последовање општег молебна (189б–197б) и Молебан за болесног лаика 

(198а–211б). 
1761  Василије Николајевић је на Божић 1868. г. у Голубинцима написао, а потом и одштампао позив на 

претплату овог Требника. Наводећи да је издање благословио патријарх српски Самуило Маширевић, у 

наставку је изложио цео садржај књиге, истичући да је нужна свакој српској цркви, односно њеном 

свештенству. Упутио је позив настојатељима манастира и свештеницима да својим прилозима помогну издање, 

наводећи цену примерка од 2 форинте, а за Србију један „талир у сребру“ (Позив на претплату, Голубинци: 

1868, БМС Дк I 1104). Најаву о скорашњем изласку књиге из штампе објавило је и уредништво листа за науку и 

књижевност духовног садржаја „Пастир“ на страни 494, у броју 22, од 31. августа, а потом и саопштењем 

читаоцима да ће књига бити готова за седам дана, на страни 590. броја 26, од 20. октобра 1869. 
1762 На овом месту неопходно је подсетити да је чинопоследовање освећења богослужбених сасуда новијег 

датума и настало под западним утицајем, јер се свети сасуди као и иконе, освећују самом употребом на 

богослужењу и за њих не постоје посебне свештене радње. Види: Фундилис, Литургика 1, 39. 
1763 Чин благосиљања и освећења Цркве и њених разних утвари..., 228–231. 
1764 Вукашиновић, Велики вход, 102. 



159 

године.1765 У вези са овим чином важно је напоменути да постоји „теолошки проблематична 

форма благосиљања и приношења колача“1766 при изговарању речи: У славу Твоју, Господе 

Боже наш, приносимо Ти ово и у част светог (име), чијим молитвама прими, Свемилосрдни, 

жртву ову у наднебески свој жртвеник. Блажене успомене владика Атанасије Јевтић 

упозорио је да се речи „Прими жртву ову у наднебески Твој жртвеник“, преузете из 

Литургије, изговорају при Божанској Анафори. Уместо тога, предложио је да молитвени 

благослов при узношењу славског колача гласи: Господе Боже наш, ово Ти приносимо у 

славу Твоју и у Част Светог (име), чијим молитвама помилуј и спаси нас. Амин. 1767 

Интересантно је, међутим, да сличну форму налазимо и пре изложене и то у књизи 

Познавање цркве Теофила Стевановића. У опису обреда резања свечарског колача он наводи 

да свештеник обема рукама узимајући колач и подигавши га до висине очију говори: У славу 

Твоју Боже приносимо ти ову жртву и у Част св. Оца нашег Николаја, чијим молитвама 

спаси и помилуј нас“.1768 Као што можемо да приметимо, речи „наднебески свој жртвеник“ 

су изостављене и форма благосиљања је веома слична са предлогом владике Атанасија. То 

нас наводи на закључак да је и у XIX веку било теолога који су увидели везу ових речи са 

Анафором и избегавали да их изговарају. С друге стране, можемо се запитати, да ли је 

управо на основу ове Стевановићеве форме владика Атанасије конструисао свој предлог? 

Идентичан обред резања колача преузео је Сава Грбовић и објавио у свом приређеном 

издању Требника.1769 Николајевићев Требник садржи још Чин благосиљања кољива (231–

232) и Чин благосиљања грожђа на Преображење (212–213). С обзиром на чињеницу да је 

Требник пре свега био намењен простору аустријске, односно, касније, двојне Аустроугарске 

монархије, у њега су, такође први пут, унета благодарствена мољења за императора и 

императорку. На пример, Божанствено молење Господу за императора у дан његовог рођења 

или имендан (181–191), Последовање молебног певања за императора и војску у време битке 

против непријатеља (214–226) и Молебна јектенија за срећан порођај императорке (130–227). 

Једна од његових специфичности је и та што садржи: Чин како примати старије Јевреје у 

православну веру, Чин уласка у Православље оних који нису били правоверни, него су од 

младости били васпитани у јереси, Чин помазивања светим миром оних који из јереси 

прелазе у Православну цркву којој се присаједињују и Указ како примати јеретике које није 

могуће помазати светим миром (267–331). На крају књиге је и Опело на Свету Пасху и 

Светлу недељу (332–354). 

        Друго издање Дополнителног требника Николајевић је приредио и штампао у Новом 

Саду 1887. године. Занимљиво је да, поред већ постојећих обреда, налазимо два којих нема у 

старијим издањима требника XIX века: Чин освећења Јеванђеља1770 и Чин благосиљања и 

освећења црквених богослужбених књига.1771 Међутим, богословски став је да се Јеванђеље 

као Реч Божија не освећује и молитва за њега не постоји. Освећују се само иконе на његовим 

корицама молитвом за освећење разних икона.1772 

 Међу новим обредима у њему се још налазе Чин благосиљања и освећења гробља 

(148–155), Чин малог освећења воде и скраћени чин освећења воде (157–174), затим 

Благосиљање нове дарохранилнице (182–183) и Чин благосиљања шатора (202–203). За 

верске потребе лаика Требнику су природати и следећи чинови: Чин благосиљања врбице у 

цветоносну недељу, Чин благосиљања јелеја и вина, Чин благосиљања пивнице, Чин 

благосиљања и очишћења реке, чинови благосиљања: новог рибњака, нове рибарске мреже, 

__________ 
1765 Исто, 103. 
1766 Исто, 103. 
1767 Исто, 103–104. 
1768 Теофиловић, Познавање цркве..., 383. 
1769 Требник Саве Грбовића, 125б–126б. 
1770 Дополнтелн й требникъ..., 133–134. 
1771 Исто, 135–136. 
1772 Мирковић, Православна литургика..., други, посебни део, 228. 



160 

пчелињака, новог меда, млина, пећи, новога моста, зачинског биља, семена против птица, 

новог амбара (206–244). Од нових чинова Требник још садржи: Чин благосиљања супруга 

који немају децу, Чин призивања Светог Духа на почетку посла, Чин молитвеног призивања 

Светога Духа ради рада сабора, скупштине, сабрања и других друштвених скупова (245–262), 

Чин литије на дан храмовне славе или када је утврђено празновање градске, сеоске или 

манастирске славе, Чин литије у понедељак Светле седмице или у други празнични дан, у 

поље, њиву или виноград, ради молења и тражења милости Божије (335–347). Потом следе 

молебне јектеније за оне које страдају од болести, оне који путују, у време невоља, 

изненадне смрти и разна друга молитвословља: Молитва када се умножавају гром и муње, 

Молитва која се чита осуђенику на смрт, Молитва ономе који се лажно заклиње, ономе који 

прекрши заклетву, Молитва која разрешава хулитеља светиње, Молитва за време буре онима 

који плове, Молитва пред празник Христовог рођења, пред Богојављење, на почетку Свете 

четрдесетнице и пред Васкрс, Молитва која се чита на водоосвећењу у дому пред отпустом и 

Опроштајна молитва над преминулим архијерејем (351–379). 

 Ако упоредимо садржај штампаног будимског издања Требника из 1821. године и 

идентично бечко издање из 1855. године са венецијанским из 1761. 1773  или бечким из 

1795, 1774  са сигурношћу можемо да констатујемо да је једно од њих послужило као 

предложак. Поред тога, чињеница је да поменутим требницима Карловачке митрополије 

недостају чинопоследовања везана за литургијски простор цркве. Она, заправо, постоје, али у 

два садржајно различита београдска издања Последовања молебних певања из 1838. и 1846. 

године. Значајни су нам јер садрже неколико чинова којих у штампаним требницима није 

било све до појаве Требника Василија Николајевића. Заједнички су им Чин благосиљања и 

освећења: нових црквених сасуда, нових свештеничких одежди и новог крста, док старије 

издање садржи још благосиљање и освећење богослужебних сасуда. Потпуно је јасно, дакле, 

да је овај мањак неопходних чинопоследовања био један од кључних разлога њиховог 

преписивања на простору Карловачке митрополије прве половине XIX века. Са својих, 

највероватније штампаних предложака нису преписивани у целости, већ половично, то јест 

само онај део који се односио на цркву и предмете неопходне за богослужење. Овај 

недостатак биће управо надокнађен издањем Николајевићевог, а потом и Требника 

штампаног у Сарајеву 1897. године. Битно је напоменути да је, за разлику од појединих 

штампаних издања, евидентно да рукописним требницима недостају Свете тајне. Ако узмемо 

у обзир чињеницу да је у првој половини XIX века у Карловачкој митрополији с благословом 

карловачког митрополита одштампан свега један требник, и то у Будиму, онда није тешко 

разумети потребу за њиховим честим преписивањем.  

 Уколико упоредимо рукописни Молитвослов из 1845. године са штампаним издањима 

XIX века, приметићемо да многих последовања у њима нема. Објашњење за ово налазимо у 

чињеници да је у међувремену за појединим обредима престала потреба. 

Београдски евхологиони из 1836. и 1858. су по својој структури готово идентични, с 

том разликом што је у млађем издању изостављена Пасхалија, док Месецослов постоји, али у 

садржају није наведен. 

 Требнику штампаном у Сарајеву 1898. године очигледно је једним делом као узор 

послужило једно од грчких издања евхологиона, будући да само у њему имамо изложен чин 

све три Литургије. Међутим, на основу поређења, лако је закључити да су поједини обреди 

преузети из Николајевићевог Допунског требника. 

 

 

 

__________ 
1773 Требник, Венеција 1761, БМС Р18Ср II 60. 
1774 Требник, Беч 1795, БМС Р18 Ср I 63. 



161 

Табела 5: Поредбени преглед српских рукописних и штампаних требника XIX века  

Тематске целине Рукописни требници Штампани требници 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Свете тајне 

  

Крштење и миропомазање са 

пратећим молитвама и 

обредима: Молитва у први дан 

када жена роди дете, Молитва 

знаменовања детета у осми дан 

по рођењу, Молитва жени 

породиљи у четрдесети дан, 

Молитва жени кад побаци, 

Молитва крштења детета 

укратко. 

 

Исповест са пратећим 

молитвама: Молитва над оним 

који се разрешава од забране, 

Разрешна и опроштајна 

молитва духовника.  

 

Брак садржи две целине: Чин 

Обручења и Венчања,  са 

додатком Чина венчања 

другобрачних.  

 

Јелеосвећење са Чином 

давања причешћа болесном ако 

се деси да се нагло погорша 

његово стање. 

 

 

 

 

 

 

Службе и молитве годишњег 

круга 

 

 

 

 Чин освећења воде на 

Богојављење, Молитва на 

Христово рођење сину 

духовном, Молитва на почетку 

поста Свете Четрдесетнице, 

Молитва за благосиљање хране 

и меса у недељу Пасхе, 

Молитва за причешћивање 

грожђем на Преображење, 

Молитва пред Божић, Молитва 

пред Богојављење, Молитва 

пред почетак поста Свете 

Четрдесетнице, Молитва пред 

Христово Васкрсење. 

 

 

 

 

 

Обреди везани за смрт 

 

 

 

 

 

 

 

 

Парастос, Молитва над гробом 

преминулог. 

Молебни канон Господу 

нашем Исусу Христу и 

Пречистој Богородици матери 

Господњој при растављању 

душе од тела сваког 

правоверног, Молитва на 

исход душе лаика, Опело 

лаика, Опело на свету Пасху и 

и током Светле недеље, 

Свештеничко опело и Дечије 

опело. Опроштајна молитва 

над преминулим архијерејем. 



162 

 

 

 

Освећења и благосиљања  

литургијског простора 

 

Молитва за обновљење храма, 

Чин при полагању темеља 

цркве и побијања крста, Чин 

благосиљања  нове цркве, Чин 

благосиљања и освећења 

божанствене трпезе. 

Чин освећења темеља цркве, 

Чин освећења нове цркве од 

стране јереја, Чин отварања и 

очишћења цркве оскверњене 

од безбожних незнабожаца, 

Чин освећења цркве ако се 

догоди да човек под 

изненадним околностима у њој 

умре или је црква попрскана 

људском крвљу. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Освећења и благосиљања  

црквених сасуда и других 

ствари потребних храму  

Чин постављања крста на врх 

крова нове цркве или звоника, 

Освећење новог звона, 

Благосиљање и освећење 

нових свештеничких одежди, 

Благосиљање и освећење 

богослужебних сасуда, то јест: 

дискоса, путира, звездице и 

кашичице са три њихова 

прекривача – сваког посебно, 

Благосиљање новог кивота у 

којем се чувају Христове 

божанствене тајне (дарохра-

нилнице), Благосиљање и осве-

ћење новог крста, од злата, 

сребра или дрвета, или распећа 

насликаног на дрвеном крсту 

или дасци, Благосиљање нових 

црквених сасуда, то јест: 

кадионице, кадионице са 

ручицом, анафорника, посуда 

за воду и других сасуда који 

припадају олтару, многих или 

једног, Освећење покривача 

божанствене трпезе и 

жртвеника, Чин освећења ико-

ностаса, Благосиљање и осве-

ћење икона, Благосиљање вој-

ничког оружја. 

Чин благосиљања и освећења 

иконостаса, Чин освећења црк-

вених барјака, Чин постављења 

крста на врх крова или звоника 

цркве, Освећење новога крста, 

Благосиљање новог кивота у 

којем се чувају Христове 

божанствене тајне 

(дарохранилнице), Чин 

освећења разних икона (једне 

или више), Благосиљање и 

освећење богослужбених 

сасуда, то јест: дискоса, 

путира, звездице и кашичице 

са три њихова прекривача – 

сваког посебно Молитва за 

благосиљање нових покривача 

за покривање светих Тајни, 

Благосиљање и освећење 

свештеничких одежди, 

Благосиљање илитона, 

Благосиљаље новог ђаконског 

кивота, индитије, т.ј. 

покривача божанствене трпезе 

или жртвеника, Освећење 

новог звона, Освећење нових 

црквених сасуда, тј. 

кадионице, копља и осталог, 

Освећење црквених књига,  

Освећење Јеванђеља. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

а) Молитве против различитих 

оскврнућа и кварења: Чин који 

бива ако неко случајно загади 

бунар, или у њега нешто 

скверно упадне, Чин који бива 

ако случајно нешто скверно 

упадне у посуду са вином, или 

уљем, медом, или друго нешто, 

са молитвом онима који једу 

нечисту храну, Молитва над 

судом који је оскрнављен, 

Молитва над осквернутом 

пшеницом или брашном или 

нечим другим. 



163 

Молитве за различите 

потребе, молитве за освећење 

предмета за употребу у 

домаћем и друштвеном 

животу и службе које се врше 

у разним приликама појединаца 

и друштава: 

Опште молитве: Чин благоси-

љања крста који се носи на 

прсима, Чин оснивања дома, 

Чин благосиљања новог дома 

при првом усељењу, Молебан у 

време напада више животиња, 

Мало водоосвећење у дому, 

Мало освећење воде у невољи, 

Молитва над немоћним, 

Молитва за непознату болест, 

Молитва у сваки час, 

Благосиљање стада по 

водоосвећењу, Чин освећења 

овчијих и других стада, 

Молитва против немоћи и 

неспавања, Молитва против 

стидних помисли, Молитва 

против сваке немоћи, Молитва 

над барјацима, Последовање 

различитих литија и 

молитвених бденија, 

Последовање за кишу у време 

суше, Последовање на њивама, 

у винограду или врту против 

разних врста штеточина, 

Молитва за оне који страдају од 

злих духова, Последовање 

молебно за избављење од  

нечистих духова, Молитва за 

истеривање демона, Молитва за 

примање сваке молбе,  Чин како 

треба јереј да савршава литију, 

Последовање над пећи, 

Последовање за постављање 

сакупљеног сена, Молитва 

нероткињама, Молитва пред 

почетак сваког дела, Молитва за 

смиривање непријатеља, 

Молитва за заклињање самог 

себе или неког другог лица, 

Молитва за разрешење од сваке 

клетве, Молитва за оне који су 

под забраном и који су се везали 

заклетвом, Молитва за 

благосиљање рибарске мреже, 

Молитва за уређење брода, 

Канон Светој Тројици, Указ при 

кропљењу семена.  

 

 

 

 

 

 

 

 

б) Опште молитве: Чин 

резања славског колача, 

Благосиљање кољива, Мало 

освећење воде, Молитва којом 

се благосиљају сир и јаја, 

Молитва за добар принос воћа, 

Благосиљање темеља нове 

куће, Молитва за улазак у нови 

дом, Молитва за копање 

бунара, Молитва над новим 

бунаром, Молитва оном који 

хоће да иде на пут, Молитва 

заклињања Св. Василија за оне 

који пате од злих духова, 

Молитва над сољу, Молитва 

над житом, Молитва над 

гумном, Освећење војничке 

заставе, Благосиљање 

војничког оружја, Молитва за 

освећење сваке ствари, 

Благосиљање крста који се 

носи на грудима, Благосиљање 

овчијих стада и добијање 

опроста, Благосиљање грожђа 

на Преображење, Чин како 

примати старије Јевреје у 

православну веру, Чин уласка 

у Православље оних који нису 

били правоверни, него су од 

младости били васпитани у 

јереси, Чин помазивања светим 

миром оних који из јереси 

прелазе у Православну цркву 

којој се присаједињују, Указ 

како примати јеретике које 

није могуће помазати светим 

миром, Благосиљање нове 

Дарохранилнице, Благосиљање 

шатора, Благосиљање врбице у 

цветоносну недељу, 

Благосиљање јелеја и вина, 

Благосиљање пивнице, 

Благосиљање и очишћење 

реке, Благосиљање новог 

рибњака, Благосиљање нове 

рибарске мреже, Благосиљање 

пчелињака, Благосиљање новог 

меда, Благосиљање млина, 

Благосиљање пећи, 

Благосиљање новога моста, 

Благосиљање зачинског биља, 

Благосиљање семена против 

птица, Благосиљање новог 

амбара, Благосиљање супруга 

који немају децу, Призивање 

Светог Духа на почетку сваког 



164 

посла, Призивање Светог Духа 

за рад сабора, Литија на 

храмовни празник, Литија у 

поље, њиву и друго, Молебна 

јектенија за болеснике, 

Молебна јектенија за путнике, 

Молебна јектенија у време 

невоља, Молитва против 

громова и муња, Молитва 

осуђенику на смрт, Молитва 

ономе који се лажно заклиње, 

Молитва ономе који прекрши 

заклетву, Молитва која 

разрешава хулитеља светиње, 

Молитва за време буре онима 

који плове. 

 

 

 

 

 

 

 

Молитве за владара и његову 

породицу 

 

 

Благодарствено молење 

Господу за императора у дан 

његовог рођења или имендан, 

Последовање молебног певања 

за императора и војску у време 

битке против непријатеља, 

Молебна јектенија за срећан 

порођај императорке. 

Службе дневног круга  Месецослов,  

Месецослов укратко.  

 

 

 

 

 

 

 

Додатни текстови 

 

 

 

Скраћена црквена правила 

важна за надзор 

свештенослужитеља 

(духовника), Правило 

Воздвижења Часног Крста, 

Правило Велике недеље 

Христовог страдања са 

постављењем Христовог гроба 

на Велики четвртак, Правило 

при божанственој Литургији 

ако три свештеника 

литургишу, Типик за 

катавасије, Васкрсни тропари, 

Правило како јереј треба да 

служи на вечерњу бденија и на 

јутрењу полијелеј, Правило о 

певању тропара у Недељу 

митра и фарисеја и кроз сву 

Четрдесетницу у недељни дан,  

Образац за Многолетствије 

владару и црквеним 

великодостојницима, 

Пасхална таблица. 

 

 

 

 

 

 

Правила из Номоканона и 

Пасхалија. 

 

 



165 

Закључак 

Без обзира на интензивну штампарску делатност, црквене књиге у потпуности нису 

могле да задовоље богослужбене потребе парохијских цркава и манастира у Карловачкој 

митрополији. Стога у првој половини XIX века имамо продужетак преписивачке праксе, 

премда у знатно мањој мери него пре. Међутим, тачан број рукописних књига није могуће 

утврдити. Многе су заувек изгубљене или нестале током времена и ратних сукоба на 

подручју Митрополије. Преписиване су у манастирима и парохијама, са руских или 

украјинских предложака, а у некима су скриптори додавали чинове и молитве неопходне за 

различите потребе лаика. У богослужењу су их користили архијереји, свештеномонаси или 

презвитери. Њихов број није коначан, а према нашем досадашњем истраживању 

евидентирали смо 21 богослужбену књигу. Све требнике, изузев једног, по структури, 

можемо сврстати у допунске.  

Путеви српског штампарства XIX века били су различити и у знатној мери 

доприносили су настајању и ширењу богослужбене књиге у Карловачкој митрополији. 

Монопол над штампањем припадао је у почетку странцима, па су црквене књиге у највећем 

броју случајева штампане у местима где је било лако контролисати цео поступак издавања, 

првенствено у Будиму. Међутим, увид у њихов садржај било је искључиво право и 

надлежност српских митрополита и епископа. Интензивнији развој штампарства, поготово 

од друге половине XIX века, омогућио је штампање богослужбених књига у српским 

штампаријама које су биле у власништву грађанских лица. Још значајнија је чињеница да ће 

та промена покренути појаву и дистрибуцију литературе духовног садржаја намењене личној 

побожности, као и црквене периодике. Упоредо с тим, карловачки митрополити развијали су 

идеју о оснивању црквене, српске манастирске штампарије, да би тако прекинули зависност 

од будимске. У томе су успели, али српска штампарија није могла у потпуности да одговори 

високим стандардима издаваштва.  

Утврдили смо постојање 52 штампана издања црквених књига, од којих је 

најпрештампаванија часослов. Неке богослужбене књиге штампане су изван Карловачке 

митрополије. 

Феномен прештампавања богослужбених књига присутан је током готово целог XIX 

века, како на простору Карловачке митрополије, тако и изван ње. Започет је у Будиму и 

Пешти, у време митрополита Стефана Стратимировића, а настављен у Бечу, под надзором 

патријарха српског Јосифа Рајачића и у Сарајеву, залагањем митрополита Георгија 

Николајевића. Као основни разлог прештампавања књига навођено је помињање руског цара 

на српским богослужењима. Аустроугарској власти, међутим, још више је сметала чињеница 

да те књиге стижу из православне Русије и да се новац за њихову куповину прелива у другу 

земљу. Цео поступак припреме за штампу трајао је необично дуго и био је пажљиво 

контролисан од стране црквених великодостојника.  

За цео један век, за потребе богослужења, одштампано је свега пет српских 

служебника. Овако мали број издања свакако оправдава чињеница константног увоза руских 

и малоруских богослужбених књига. 

Српски штампани литургијари разликују се по изгледу, обиму, формату и садржају. 

Евидентно је да су све промене у њима настале редакторским интервенцијама, при којима су 

се као предлошци користили руско-малоруски служебници. Међутим, то не можемо рећи и 

за С1845 у којем је експлицитно, уз руску, видљив и утицај грчке богослужбене праксе. Без 

обзира на настале промене у односу на прву генерацију служебника, поједини српски 

богослови XIX века скрећу пажњу својим коментарима на одређене неправилности. У ЛЈЗ 

посебно су били усмерени на Тропар Трећег часа и подизање Часних Дарова. За ЛВВ 

карактеристично је да у литургијарима XIX века нема јектеније и молитве за оне који се 

спремају за Свето Просвећење и рубрике о показивању благосиљања Дарова при 



166 

произношењу речи установљења. Међутим, од свих служебника у ЛВВ само С1845 не 

садржи Тропар Трећег часа.1775  

Што се тиче ЛПД служебници друге генерације немају прецизно изложен чин, али 

зато сви, изузев С1845, имају Напомену о неким исправкама у служењу Пређеосвећене 

Литургије. Сматрамо да изостајање потоњега из С1845 није резултат приређивачког става о 

сувишности додатка, већ чињенице да је ипак реч о Малом служебнику, вероватно са 

скромним тиражом, а самим тим и ограниченом парохијском употребом, што објашњава 

потпуно изостајање или скраћивање појединих рубрика у њему. У Карловачкој митрополији 

на ЛПД постојала је различита пракса кађења, навлачења завесе на дверима, а у неким 

служебницима речи све вече савршено, мирно и безгрешно у првој прозби последње јектеније 

– указују на сачуван предањски, вечерњи, карактер богослужења.   

У XIX веку одштампано је 14 требника, а за пет су благослов дали карловачки 

митрополити. Недостатак чинопоследовања везаних за литургијски простор био је један од 

кључних разлога Николајевићевог приређивања Требника 1869. године. Компарација 

требника показала је да само два штампана требника садрже Свете тајне, док су у 

рукописним требницима оне изостављене. Ни један требник XIX века не садржи монашке 

обреде као саставни део старих српских молитвослова. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

__________ 
1775 Хрваћанин, Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI века, 324. 



167 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III  

 

ЛИТУРГИЈСКА ТЕОЛОГИЈА У ЦРКВЕНИМ ШКОЛАМА  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 

ПОГЛАВЉЕ 1 

1. ОСНИВАЊЕ КЛИРИКАЛНИХ УЧИЛИШТА И  

ЊИХОВ БОГОСЛУЖБЕНИ ЖИВОТ И РАД 

 

Увод 

 

Наука о богослужењу у духовним школама Карловачке митрополије, њен настанак и 

постепени развој, представља у том временском раздобљу изазовну, богату и сложену тему. 

Претходила јој је епоха буђења црквене просвете за коју су најзаслужнији били карловачки 

митрополити XVIII века: Мојсије Петровић, Викентије Јовановић, Павле Ненадовић1776 и 

Стефан Стратимировић. Окренути и ослоњени на православну Руску Цркву, већ захваћену 

коренитим могилијанско-никоновским променама у богослужбеној пракси, српски 

архијереји омогућавају долазак руских предавача а са њима и ревидираних богослужбених 

књига. У даљем развоју догађаја, у оквиру верског програма Карловaчке митрополије доћи 

ће до отварања училишта за школовање будућих свештенослужитеља. Од Арада на истоку до 

Далмације на југозападу, у краћим или дужим временским размацима, радило је седам 

богословија, најпре у Сремским Карловцима, а потом Плашком, Пакрацу, Вршцу, 

Темишвару, Араду и Шибенику (касније премештена у Задар).1777 Премда су ове богословије 

имале своје наставне планове и програме међусобно сличне и углавном израђене по узору на 

прву, Карловачку, недостајало им је у почетку материјалних средстава за рад, скрипата, 

приручника и предавача. Какве год да су тада биле околности под аустријском, касније 

аустроугарском политичком и културном хегемонијом, које нису ишле на руку Цркви у 

Карловачкој митрополији и њеној просвети, у школама се одвијао активан богослужбени 

живот клирика. Он је имао својих мана и недостатака, али је доприносио и остварењу главне 

мисије Цркве и замисли архијереја, оспособљавању кандидата за служење Литургије и 

вршења других богослужбених обреда. У другој половини XIX века сазревају услови за 

појаву првих литургичких приручника, формирање литургике као самосталне научне 

дисциплине, а тиме и појаве првих српских литургичара. У литератури историчара 

усмерених на изучавање црквене и световне просвете, литургика као наставни предмет и 

њени предавачи помињани су најчешће узгред. Нешто више литургичке грађе налазимо у 

црквеној периодици, литургичким приручницима који су овом приликом појединачно 

анализирани, као и у извештајима задарске и карловачке богословије – значајним и 

драгоценим изворима за литургику и богословски живот уопште.  

 

 

А. Планови и извештаји црквених школа 

 

Идеја о постојању богословских школа у свакој дијецези Карловачке митрополије 

зачета је још у XVIII веку. На Народно-црквеном сабору у Сремским Карловцима 1726. 

године донета је одлука о организовању рада на њиховом оснивању. 1778  Отварање 

__________ 
1776  Опширније о животу и раду клирикалних школа у време митрополита Мојсија Петровића, Викентија 

Јовановића и Павла Ненадовића видети: Вукашиновић, Барокна теологија, 261–277. 
1777 Ван простора Карловачке митрополије у XIX веку радиле су богословске школе још у: Крагујевцу (1836), 

Бањалуци (1866), Цетињу (1869), Призрену (1871) Београду (1873) и Сарајеву (1882). У појединим манастирима 

отваране су током XIX века духовне и монашке школе. Видети опширније: Предраг Пузовић, „Богословске 

школе Српске Православне Цркве“, у Прилози за историју СПЦ (Ниш: Византијско огледало, 1997), 362–367; 

Образовање код Срба кроз векове, зборник радова са научног скупа Образовање код Срба кроз векове (Београд: 

Историјски институт, 2003). 
1778 Никола Гавриловић, „Школство код Срба у Хабзбуршкој монархији“, у Историја српског народа четврта 

књига, други том (Београд: Српска књижевна задруга, 1986), 357. 



169 

клирикалних завода (instituta clericalia)1779 планирано је, такође, у 33. параграфу Илирског 

регуламента из 1770. године, али се одустало због великих новчаних издатака 1780  и 

недостатка добре воље архијереја.1781 Идеју је подржавао и владар Хабзбуршке монархије 

Јосиф II, издвојивши у ту сврху 30.000 форинти, што је Стратимировић сматрао недовољним 

износом. 1782  За одредишта семинарија 1783  одређивани су били најпре манастири: Велика 

Ремета,1784 потом Хопово и Раковац.1785 Пропао је покушај отварања семинарије у Новом 

Саду и Темишвару. 1786  На Темишварском сабору 1790. године, планирано је отварање 

семинарије1787  у Карловцима за 120 богослова и главних школа за богослове код сваког 

владике,1788 „у којима ће се предавати само оно што од највише власти прописано буде“.1789 

Оснивањем клирикалних школа у епархијама Стратимировић је желео да подигне културни 

ниво свештенства као носилаца „одбране православља од уније“, која је угрожавала Цркву у 

Мирополији, поготово у области Великог Варадина и у Далмацији.1790  

Вероватно је одлучујући политички утицај био од пресудног значаја да карловачки 

митрополит Стефан Стратимировић одлучи да уместо семинарије направи план за 

богословско училиште. 1791  Замишљено је као приватни завод 1792  за спремање и 

оспособљавање младих кандидата за свештенички ред.1793  План је написан на немачком 

језику и завршен 19. фебруара 1792. године. Његов превод гласи: „Кратак нацрт, по коме ће 

се, док се не оснује Генерална семинарија за источно неунијатске клирике, младићи из 

архидијецезе, који се желе посветити свештеничком позиву, у малој клирикалној школи у 

катихетској науци, образовати“. 1794  Заједнички су га креирали митрополит Стефан 

Стратимировић и ковиљски архимандрит Јован Рајић.1795  Његов идејни творац, по свему 

судећи, био је Рајић, који је саветима помогао Стратимировићу1796 и настојао да реформише 

__________ 
1779 Теодор Мандић, Успомене из нашег црквено-народног живота, друга свеска (Нови Сад: 1899), 76. 
1780 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда?, 1. 
1781 Гавриловић, „Школство код Срба у Хабзбуршкој монархији“, 358. 
1782 Мандић, Успомене из нашег црквено-народног живота, 71. 
1783 Назив семинарија преузет је са Запада, као и „читав особени свет духовних школа“ који се потпуно одвојио 

од живота Цркве. Видети подробније: Александар Шмеман, Наш живот у Христу, Христов живот у нама 

(Београд: Православна мисионарска школа при храму Св. Александра Невског 2007), 420. 
1784 Мандић, Успомене из нашег црквено-народног живота, 71. 
1785 Исто, 72. 
1786 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда?, 1. 
1787 Карловачки митрополит Стефан Стратимировић сматрао је да не постоје ни материјални ни финансијски 

услови за отварање и издржавање клирикалне семинарије и стога је предлагао да се за образовање клира отвори 

богословско училиште. Видети опширније: Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да 

се и код нас оснује Семинарија за кандидате свештеничког реда, 3. 
1788 Косовац, Српска православна митрополија Карловачка..., 81. 
1789 Јован Ђорђевић, Радња благовештенског сабора народа србског у Сремским Карловцима 1861 (Нови Сад: 

1861), 211. 
1790 Гавриловић, Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век), 172. 
1791 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда?, 3. 
1792 Исто, 24. 
1793 Исто, 3. 
1794 Kurzer Entwurf, nach welchem indessen bis ein General-Seminarium für die orinetalisch nicht unirte Kleriken 

errichtet wird, die Jünglinge aus der Erzbischӧflichen Dioeces, welche sich dem geistlichen Stande widmen wollen, in 

der kleinere Klerikal–Schule in der Cathechetischen Lehre unterrichtet werden sollen = Кратак нацрт, по коме ће се, 

док се не оснује Генерална семинарија за источно неунијатске клирике, младићи из архидијецезе, који се желе 

посветити свештеничком позиву, у Малој клирикалној школи у катихетској науци, образовати, АСАНУК МПБ 

16–1/1792. 
1795  Никола Гавриловић, Карловачка богословија 1794–1920 (Сремски Карловци: Српска православна 

богословија Светог Арсенија, 1984), 25. 
1796 Марко Шпановић, „Јован Рајић и оснивање Карловачке богословије“, у Зборник са научног скупа Јован 

Рајић: живот и дело, уредник Марта Фрајнд (Београд: Институт за књижевност и уметност, 1997), 347. 



170 

црквено школство1797 у Карловачкој митрополији. План је прослеђен на разматрање Илирској 

дворској канцеларији. Одобрен је и препоручен свим дијецезалним епископима да према 

њему отворе клирикалне школе.1798 Прва је отворена у Карловцима 1794. године, а План је 

садржао наставни предмет Црквено правило – црквени церемонијал и ритуал. 1799  Према 

Стратимировићевом извештају, прослеђеном 1808. године Дворском ратном савету, у којем 

је дао опис карловачког клирикалног училишта с обзиром на стање у коме се налазило крајем 

1807. године,1800 литургичка грађа налазила се у оквиру предмета пастирско богословље.1801 

Први конкретнији увид у садржај пастирског богословља имамо захваљујући сачуваном 

документу клирикалне школе у Вршцу: „Протокол са седнице клирикалних учитеља у коме 

су записана упутства дата учитељима, указивање на грех и казне клирика које су саборно 

установљене“. 1802  Усвојен је на седници Наставничког већа 21. новембра 1822. године. 

Наставно градиво пастирског богословља подељено је на два дела. Први део посвећен је 

дужностима свештеника, а други Светим тајнама и молитви. У делу „О молитви“, између 

осталог, сусрећемо тему сједињавања поста, бденија и трезвености и речи Божије са 

молитвом.1803  Овај детаљ нам непобитно сведочи о указивању на неодвојивост поста од 

богослужења.  

Најранији податак о литургици као посебном наставном предмету датира из 1808. 

године. Налазимо га у Наполеоновом декрету од 19. септембра 1808. године1804 о уређењу 

Православне Цркве у Далмацији, према којој је предвиђено отварање семеништа за 

образовање православног клира.1805 На Црквено-народној скупштини у Задру, одржаној  од 

30. новембра до 22. децембра 1808. године,1806 и седмој седници Синода, од 21. децембра, 

донета је одлука о отварању семеништа при епископској катедри. Предвиђено је да четири 

учитеља, на српском језику, предају „богословије и црквословије илити литургика, св. писмо, 

красноријечије, србски и грчки језик и језик и књижевност талијанска“. 1807  Међутим, 

отварање семинарије одвијало се доста тешко и споро. Четворица унијатских професора из 

Галиције (западне Украјине): каноник Алексије Ступницки, професор моралног и пастирског 

богословља,1808 свештеници Василије,1809 Јаков Честински, професор за Црквену историју и 

Црквено право 1810  и ђакон Јаков Чировски, 1811  за којег није писало које ће предмете 

__________ 
1797 Вукашиновић, Барокна теологија, 38. 
1798 Гавриловић, Карловачка богословија..., 25. 
1799 Исто, 25. 
1800 Опис карловачког клирикалног училишта основаног 1794. године с обзиром на стање у коме се налазило 

концем 1807. године, АСАНУК МПА 159/1808. 
1801 О овој теми опширније видети: Драган Каран, „Пастирско богословље у Србији у XIX и XX веку“, у Српска 

теологија у двадесетом веку – истраживачки проблеми и резултати, Зборник радова књ. 7, приредио Богољуб 

Шијаковић (Београд: Православни богословски факултет 2010), 151–166.  
1802 Протокол засједаниј учителеј клирикалних, в којем упутствованија учителем датисја имушчаја и казни 

клириком соборно опрједјелаемија записивајутсја = Протокол са седнице клирикалних учитеља у коме су 

записана упутства дата учитељима, указивање на грех и казне клирика које су саборно установљене, Архива 

Епархије банатске, Вршац. Цитирано према: Гавриловић, Карловачка богословија, 41. 
1803 Гавриловић, Карловачка богословија, 60. 
1804 Пузовић, Задарска богословија, 7. 
1805 Милаш, Православна Далмација, 465. 
1806 Исто, 467. 
1807 „Православни црквено-народни Синод држан у Задру 1808“, Српско-далматински магазин за годину 1870–

71. књига 29 (1871): 62. 
1808 Ivan Pederin, „Odnos Bečkoga dvora prema crkvenoj uniji u Dalmaciji dvadesetih godina 19. stoljeća“, Crkva u 

svijetu br. 1 (2004): 163. 
1809 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 580; Пузовић, Задарска богословија, 7.  
1810 Милаш, Православна Далмација, 508. Иван Педерин тврди да је Јаков Честински био професор Библијске 

науке и Догматике. Видети оширније: Pederin, „Odnos Bečkoga dvora prema crkvenoj uniji u Dalmaciji dvadesetih 

godina 19. stoljeća“, 163. 
1811 У литератури сусрећемо више језичких варијанти имена и презимена наведених професора: Алексије или 

Алекса Ступницки, Ступијуцки, Ступијцки, Јаков Честински или Чистински и Јаков Жировски, Чировски, 

Гировски или Ћировски. Сравни: Житије Герасима Зелића свеска трећа, 118; Љубо Влачић, „Семинар у 



171 

предавати,1812 у Задар су стигли крајем 1819. године.1813 Предавања су почела 10. августа 

1820. године у присуству свега седам од пријављених 18 ученика.1814  Према Наставном 

плану за семинар и учитељску школу, којег је Ступницки написао, у другој години учило се 

црквено појање, а у трећој „обреди (требник)“.1815  

 Због проблематичног унијатског епископа Венедикта Краљевића, Шибеничани су 10. 

маја 1821. на њега покушали атентат, али је грешком убијен каноник Алексеј.1816 Не зна се да 

ли је „Краљевићева семинарија“1817 затворена исте године или априла 1823. када су царском 

одлуком опозвани унијатски професори.1818  

Отприлике у исто време, митрополит Стратимировић саставио је нови план за 

клирикалне школе Карловачке митрополије: „План о устројству клирикалних школа грчког 

обреда несједињеног у Угарској“ од 20. маја 1820,1819 који је под бројем 3222 од 30. јануара 

1821. године одобрио Интимат краљевског угарског намесничког савета. Према њему, поред 

карловачке, требало је богословије да буду отворене још у Пакрацу, Араду, Темишвару и 

Вршцу.1820  

Наставни планови и програми училишта у Карловцима представљали су узор 

осталим, који су пратили његове промене и реформе и поступали према њима. 1821 

Школовање је трајало две године, са по два семестра, а заједнички предмети били су 

тумачење литургије, појање са црквеним правилом и тумачење недељних и празничних 

Јеванђеља. 1822  У оквиру обредословља клирици су учили о неговању верских обичаја 

Источне цркве грчког обреда, управљању светињама, пореклу цркве, обреда и церемонија, 

појању и јавној молитви. Уз усвајање теоријског знања истицана је важност практичног 

оспособљавања клирика за вршење верских обреда.1823  

Најстарији податак о богословском течају у Вршцу потиче из XVIII века, а оставио 

нам га је Николај Стојко де Хацег, у делу Хроника Баната. Тамо Николај помиње владику 

темишварског Викентија Јовановића Видака и окупљање младих свештеника у његовој 

резиденцији 1773. године, где их је подучавао појању и црквеном правилу. Помиње се, 

такође, чинодејствовање клирика у цркви. Слични течајеви постојали су у владичанском 

двору и касније, када је на вршачку катедру 1786. године дошао владика Јосиф Јовановић 

Шакабентa.1824 Он је 30. децембра 1791. године Двору поднео План за отварање приватне 

клирикалне школе за оспособљавање кандидата. Њен задатак био је да полазнике „припреме 

за више теолошке и филозофске науке“ и „оспособе за течно и уредно вршење својих 

____________________ 

Шибенику за православне ђаке будуће унијате – по необелодањеним Тајним актима Далматинског 

губернијума“, Богословље, орган православног богословског факултета у Београду година XV, свезак 3 и 4 

(1940): 278; Pederin, „Odnos Bečkoga dvora prema crkvenoj uniji u Dalmaciji dvadesetih godina 19. stoljeća“, 163; 

Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 580; Пузовић, Задарска богословија, 7. 
1812 Pederin, „Odnos Bečkoga dvora prema crkvenoj uniji u Dalmaciji dvadesetih godina 19. stoljeća“, 163.  
1813 Пузовић, Задарска богословија, 7. Милаш наводи да је то било 12. новембра. Сравни: Милаш, Православна 

Далмација, 509. 
1814 Влачић, „Семинар у Шибенику за православне ђаке будуће унијате“, 286. 
1815 Исто, 286. 
1816 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 589. 
1817  „Извештај о свечаној прослави двадесепетогодишњег спомена преуређења и постојања православног 

богословског завода у Задру 21. јула 1894“, Српски Сион година IV, бр. 40 (1894): 636. 
1818 Влачић, „Семинар у Шибенику за православне ђаке будуће унијате“, 293. 
1819  Planum introduncedorum apud Graeci Ritus non Unitos in Hungaria Clericalium Institutorum = План о 

устројству клирикалних школа грчког обреда несједињеног у Угарској, АСАНУК ПМА 7/1821. 
1820 Димитрије Руварац, „Клирикална школа у Пакрацу од њеног постанка до престанка 1809–1872“,  Архив за 

историју Српске православне карловачке митрополије година IV (1914): 289. 
1821 Никола Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу 1822–1867 (Нови Сад: Филозофски 

факултет у Новом Саду – Институт за историју, 1983), 46. 
1822 Руварац, „Клирикална школа у Пакрацу од њеног постанка до престанка 1809–1872“, 5. 
1823 Planum introduncedorum apud Graeci Ritus non Unitos in Hungaria Clericalium Institutorum, АСАНУК ПМА 7/1821. 
1824 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 29. 



172 

црквених функција“.1825 Саставни део извештаја о главним школама у вршачкој дијецези, од 

18. маја 1791. године, који је владика Шакабента доставио на захтев Илирске дворске 

канцеларије,1826 чини распоред часова училишта. У попису наставних предмета, поред тога 

што су црквено појање и црквено правило наставници предавали одвојено, први пут 

сусрећемо и издвојено литургијско појање. Поред тога, практичне вежбе из црквеног 

правила и појања на Литургији биле су предвиђене сваке недеље, први и други час пре 

подне.1827  

Дијецезална клирикална школа, пред сам почетак XIX века, постојала је у Темишвару. 

При резиденцији, основао ју је пред крај живота епископ темишварски Петар Петровић 

(1786–1800),1828 за потребе школовања српског и румунског свештеничког подмлатка. То су 

били тромесечни зимски течајеви, а трајали су три године узастопно,1829 од 18. априла до 4. 

јула 1800. године. Кандидатима је предавао Павле Кенгелац, 1830  архимандрит манастира 

Светог Ђорђа.1831 План по коме се радило у школи очигледно је типски пресликан из тада 

постојећих клирикалних училишта, 1832  на шта указује и списак наставних предмета: 

догматско богословље, црквена историја, канони Светих апостола и дела Светих апостола, 

пастирка и тумачење Светог писма.1833 Школа је угашена убрзо после владичине смрти.1834 

Почетком XIX века, 1802. године, у Горњокарловачкој епархији епископ Петар 

Јовановић Видак отворио је „клирическују школу“ у Плашком, у којој је предавао са својим 

протођаконом Павлом Хаџићем. 1835  Устројена је по плану Карловачке богословије, 1836  а 

престала је радити са Видаковим одласком 1837  8. новембра 1806. године. 1838  Епископ 

горњокарловачке дијецезе Мојсије Мијоковић (1807–1823) 1839  залагао се за отварање 

филозофско-богословског семинара за свештеничке приправнике у Карловцу.1840 Наредбом 

Француске владе отворена је привремено 1810. године школа за свештеничке кандидате,1841 с 

тим да се није одустајало од државне семинарије за образовање свештеничких 

приправника. 1842  Миоковић је сачинио детаљан план за богословију у Плашком. 1843 

Школовање је требало да траје три године. У првој и другој години било је предвиђено да 

клирици уче црквено појање и вежбањем да се оспособљавају за богослужење, а у трећој 

години да примењују научено уз реторику.1844 Генералкоманда је План проследила Дворском 

__________ 
1825 Исто, 30. 
1826 Исто, 30. 
1827 Исто, 30. 
1828 Вуковић, Српски јерарси..., 397. 
1829 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 28. 
1830 Историчари се не слажу кад је у питању година рођења Павла Кенгелца. Зна се да је рођен у Великој 

Кикинди, а као године рођења помињу се 1763, 1766. и 1770. Умро је и сахрањен у манастиру Светог Ђурђа 

1834. године. Био је професор прве богословије Темишварске дијецезе. Бавио се научним радом. Најпознатије 

дело му је Јестаствословије, прва научна књига о природи. Видети подробније: Петар Вуца, „Живот и дело 

Павла Кенгелца“, Зборник радова конференције „Развој астрономије код Срба VI“, Београд, 22–26. април 

(2010): 429–437.  
1831 Слободан Костић, Богословски течај у Темишвару 1800. године (Темишвар: 1926), 6. 
1832 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 29. 
1833 Костић, Богословски течај у Темишвару 1800. године, 6. 
1834 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 29. 
1835 Димитрије Руварац, Клирикалне школе у горњокарловачкој епархији од 1694–1828 (Сремски Карловци: 1925), 6. 
1836 Исто, 7. 
1837 Исто, 9. 
1838 Вуковић, Српски јерарси..., 400. 
1839 Азбучник Српске Православне Цркве..., 138–139. 
1840 Грбић, Карловачко владичанство III, 263. 
1841 Исто, 264. 
1842 Исто, 265. 
1843 Руварац, Клирикалне школе у горњокарловачкој епархији од 1694–1828, 21. 
1844 Исто, 8; 23. 



173 

војном савету, а они су га 15. септембра 1822. године послали на оцену Стратимировићу.1845 

Међутим, до отварања школе није дошло, након чега је Мојсије изгубио сваку вољу и после 

неколико месеци преминуо 14. децембра 1823. године.1846  

Лукијан Мушицки, пре него што је хиротонисан за горњокарловачког владику у 

Плашком 1827. године, отворио је у јесен 1824. двогодишњу клирикалну школу, „по плану 

карловачке богословије“.1847 Према писању Милана Радеке школа је основана 1826/27,1848 а 

од 1824. године је „произвела 50 посленика на њиви народној“. 1849  На основу једног 

недатираног плана сазнајемо који предмети су се изучавали у овој клирикалној школи. У 

првој класи у летњем семестру питомци су, између осталог, учили тумачење Литургије и 

појање, а у другој класи у оба семестра „обредна вежбања и појање“.1850 Богословске науке 

предавали су архимандрит гомирски, 1851  архиђакон Сима Тркуља 1852  и бивши земунски 

учитељ, Лазар Михајловић.1853 Када је 1829. епископска катедра премештена из Плашког у 

Горњи Карловац, годину дана касније премештена је и клирикална школа која је, с прекидом, 

радила до Лукијановог упокојења 1837. године.1854 Предавачи су били: Севастијан1855 Илић, 

карловачки учитељ1856  и парох из Војнића, Марко Славнић.1857  Садржај једног сачуваног 

архивског документа указује нам на потребу за уџбеником литургике у клирикалном 

училишту у Плашком. Писмо је упућено у Карловце 12. априла 1859. године Никанору 

Грујићу, тада архимандриту крушедолском и патријаршком мандатару у Плашком. У њему 

се напомиње да се у клирикалном училишту међу наставним предметима налази и литургика, 

али да им за предавање недостаје уџбеник. Стога су из Плашког послали примерак књиге 

„Сокровишче христианское“, да би начинили извод и после тога им је вратили.1858  

У Араду и Вршцу богословске школе почеле су с радом школске 1822/23. 1859  И 

њихови наставни планови и програми били су усаглашени са плановима карловачког 

училишта.1860  

Још је епископ Јосиф Јовановић Шакабента (1781–1783)1861 у Пакрачкој епархији увео 

„сталан клирикални курс“, намењен лицима која су желела да приме свештеники чин, као и 

свештеницима недовољно оспособљеним за богослужење. Клирикална школа у којој је 

оспособљавање за свештенослужитеље трајало шест месеци помиње се и у време владике 

__________ 
1845 Исто, 27. 
1846 Исто, 32. 
1847 Ђорђе Мушицки, Животопис Лукијана Мушицког – у спомен стогодишњице Лукијана Мушицког 27. јануара 

1877 (Нови Сад: 1879), 10; Милан Радека, „Прилози о просветним настојањима Лукијана Мушицког у Горњој 

Крајини“, Споменик CIX (1960): 42. 
1848 Радека, „Прилози о просветним настојањима Лукијана Мушицког у Горњој Крајини“, 38. 
1849 Исто, 42. 
1850 Исто, 42. 
1851 Исто, 40. 
1852 Мушицки, Животопис Лукијана Мушицког, 10. 
1853 Радека, 40. 
1854 Треба знати да је Лукијан Мушицки 1831. године у Плашком отворио припремну школу за питомце, где су 

се кандидати припремали за ступање у двогодишњи завод у Горњем Карловцу с циљем да што боље у њему 

напредују. Видети оширније: Мушицки, Животопис Лукијана Мушицког, 11. 
1855 Према наводу Ђорђа Мушицког, то је био протођакон Самујило Илић. Сравни: Мушицки, Животопис 

Лукијана Мушицког, 11. 
1856 Радека, „Прилози о просветним настојањима Лукијана Мушицког у Горњој Крајини“, 40. 
1857 Исто, 40. 
1858 Писмо из Плашког архимандриту крушедолском Никанору Грујићу, АСАНУК МПА 396/1859. 
1859 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда, 5. 
1860 Гавриловић, Карловачка богословија, 46. 
1861 Вуковић, Српски јерарси..., 257. 



174 

Кирила Живковића1862  (1786–1807).1863  Дошавши на катедру пакрачких епископа владика 

Јосиф Путник (1808–1828)1864 одмах је реорганизовао стару клирикалну школу и „уредио је 

по обрасцу Карловачке богословије“. Почела је с радом 1. фебруара 1809.1865 и радила је 

више од 13 година.1866 По Стратимировићевом Плану из 1821. године, богословска школа у 

Пакрацу почела је са радом школске 1823/24. године.1867 О тајнодејствима, Светим тајнама и 

молитви, клирици су учили из увода у пастирско богословље.1868 Епископ Стефан Крагујевић 

(1843–1864)1869 радио је на подизању нивоа верности пакрачке богословске школе, коју је са 

две продужио на три школске године.1870 

Када је 1829. године на катедру далматинских епископа дошао Јосиф Рајачић, поново 

је у тој дијецези размотрено питање отварања богословске школе. Оспособљавање младића 

за свештенослужитеље, односно стицање основних знања о вери, моралу, појању, 

литургисању 1871  и савршавању светих тајни, 1872  био је један од приоритетних задатака. 

Коначно је реализован отварањем Православне клирикалне школе1873 у Шибенику, на Светог 

Стефана, 27. децембра 1833. године. 1874  У завршном, петом разреду, поред моралног и 

пастирског богословља, канонског права, омилитике и педагогике са методиком,1875 своје 

место заузела је и литургика.1876 Овим је клирикална школа у Далмацији као прва у низу 

богословија наставила стару праксу придавања важности литургици као посебној научној 

дисциплини. Имена литургичара у клирикалном училишту у Шибенику нису посебно 

навођена. Ипак, до предавача литургике долазимо посредно, захваљујући евиденцији о 

разредима у којима су предавали поједине богословске предмете. Интересантно је да се не 

помиње учитељ новоотвореног петог разреда на јесен 1837. године, када је практично 

требало да отпочну предавања из литургике. Врло је могуће да је то био јерођакон Атанасије 

Чурлић,1877 који је радио у школи од њеног оснивања 1833. као једини предавач у „петој 

класи“.1878 Очигледно је да су у училишту имали проблема са наставним кадром за пету 

годину, јер све до 1842. године помињу се учитељи-заменици. Од 1838/39. године „у првом 

течају“ предавао је јеромонах Теофил Стефановић, 1879  у „другом течају“, све до краја 

__________ 
1862 Споменица о српском православном владичанству пакрачком у славу четрдесетогодишњице епископства, 

шездесетогодишњице свештеничке службе и осамдесетогодишњице живота владике Мирона (Пакрац: Издање 

свештенства владичанства пакрачког, 1930), 172. 
1863 Азбучник Српске православне цркве..., 85. 
1864 Вуковић, Српски јерарси..., 259. 
1865 Исто, 177. 
1866 Исто, 178. 
1867 Руварац, „Клирикална школа у Пакрацу од њеног постанка до престанка 1809–1872“, 289. 
1868 Исто, 292.  
1869 Споменица о српском православном владичанству пакрачком..., 185. 
1870 Исто, 189. 
1871 Љубомир Врцељ, „Клирикална школа у Шибенику и Задру (1834–1864)“, у Срби и православље у Далмацији 

и Дубровнику (Загреб: Савез удружења православног свештенства СР Хрватске), 110–111. 
1872 Исто, 115. 
1873  „Извештај о свечаној прослави двадесетпетогодишњег спомена преуређења и постојања православног 

богословског завода у Задру, 9/21. јула 1894“, Српски Сион бр. 37 (1894): 586. 
1874 И. Олуић „Двадесетпетогодишња успомена постанка заведенија клирикалног православног у Далмацији“, 

Србско-далматински магазин 1854–1859  књига 18 (1859): 161. 
1875 Пузовић, Задарска богословија, 9. 
1876 „Двадесетпетогодишња успомена постанка заведенија клирикалног православног у Далмацији“, 162. 
1877 Атанасије Чурлић је рукоположен за јеромонаха 1834, а архимандритско достојанство добио је 1843. Био јe 

архимандрит манастира Крупа и потпредседник епископске конзисторије у Задру. Цитирано према: Извјештај 

о Православном богословском заводу у Задру за школску годину 1878/79 година 1 (1879): 21. 
1878 Олуић, „Двадесетпетогодишња успомена постанка заведенија клирикалног православног у Далмацији“, 162. 
1879 Теофил Стефановић био је од 1845. г. игуман манастира Савина. Умро је 1868. и сахрањен у Херцег Новом. 

Видети: Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79  година 1 (1879): 22. 



175 

школске 1839/40, свештеник Јован Чокрљан,1880  а потом јерођакон Атанасије Чурлић, од 

1840/41. закључно с првим течајем 1841/42.1881  

Клирикална школа премештена је у Задар 8/20. октобра 1841. године,1882  од када 

литургику предаје јерођакон Амфилохије Давидовић,1883 све до школске 1848/49. године.1884 

Од тада, па све до краја 1863/64, поново је знање науке о богослужењу преносио клирицима 

Атанасије Чурлић. 1885  Школа је затворена 1864. године, 1886  да би је почетком школске 

1869/70. године реорганизовали у Православни богословски завод, када је и почела са 

радом.1887 По новом наставном плану, литургику су клирици слушали у другој години, најпре 

четири часа недељно.1888 Привремени професор за све предмете друге године, па тиме и 

литургике, био је игуман Лукијан Кундаица.1889 План је модификован школске 1871/72, па су 

тада литургику полазници слушали на трећој и четвртој години, по два часа недељно.1890 

Имена литургичара се не помињу.  

У Првом и Другом извештају о православном богословском заводу у Задру, 

објављеним 1879. и 1880. године, представљен је детаљан план и садржај општег дела за 

трећу и посебног дела литургике за четврту годину, коју су будући клирици учили по два 

сата недељно. У општу литургику сврстане су теме о општим темељима и начелима култа 

Православне Цркве, саставним деловима хришћанског култа, лицима која врше хришћански 

култ и принадлежностима култа. 1891  Посебна литургика обрађивала је теме дневног, 

седмичног и годишњег богослужбеног круга, Свете тајне и молитвословља.1892 

На другу годину, са четири часа недељно, литургика је враћена новим наставним 

планом школске 1882/83. године,1893 али сада с проширеним називом наставног предмета 

који је гласио: литургика са тумачењем литургичких књига.1894 Имена литургичара позната 

су нам од школске 1878/79. године. Први је био Никодим Милаш, који је литургику предавао 

од 1878. 1895  до 1882. године. 1896  Будући да је 17. новембра 1871. радио као суплент-

професор, 1897  није искључено да је и тада предавао овај предмет. У православном 

богословском семеништу у Задру литургику су предавали још Тома Алагић од 1882. до 

1883, 1898  презвитер Јован Вучковић од 1883. 1899  до краја школске 1890/91, 1900  презвитер 

Стефан Јавор, од 1892.1901 до 1895.1902 и јеромонах Јеротеј Цветић од 1896.1903 До када је 

__________ 
1880 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79  година 1 (1879): 22. 
1881 Исто, 21. 
1882 Милаш, Православна Далмација, 569.  
1883 Амфилохије Давидовић је за јеромонаха рукоположен 1835. Умро је у манастиру Крушедол. Цитирано 

према: Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79, 21. 
1884 Исто, 21. 
1885 Исто, 21. 
1886 Пузовић, Задарска богословија, 9. 
1887 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79, 34. 
1888 Исто, 34. 
1889 Исто, 35. 
1890 Пузовић, Задарска богословија, 12. 
1891 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79, 62–66. 
1892 Исто, 64–67. 
1893  Овај наставни план важио је све до школске 1893/94. године. Цитирано према: Пузовић, Задарска 

богословија, 19. 
1894 Милаш, Православна Далмација, 62. 
1895 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79, 37. 
1896 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1881/82 година 4 (1882): 39. 
1897 Пузовић, Задарска богословија, 32. 
1898 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1882/83 година 5 (1883): 65. 
1899 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1883/84 година 6 (1884): 71. 
1900 Пузовић, Задарска богословија, 35. 
1901 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1891/92 година 14 (1892): 66 
1902 Пузовић, Задарска богословија, 36–37.  
1903 Исто, 38. 



176 

Цветић, касније ректор богословије, предавао литургику нисмо успели да истражимо до 

краја, јер се даље у извештајима, закључно са школском 1914/15. годином, предавачи 

литургике не помињу.  

Завод је добио први Устав 6. августа 1894. године.1904 У трећем одељку одређено је да 

четврто редовно професорско место припадне предавачу пастирског богословља, омилитике, 

литургике са тумачењем литургичких књига и педагогике с методиком. 1905  На листи са 

тринаест наставних предмета, литургици је одређено осмо место.1906 Полазници су литургику 

слушали у трећој години три часа и у четвртој години час недељно.1907 По свему судећи, тако 

је остало до престанка рада богословије школске 1919/20. године.1908  

Након неуспеле реализације Плана о реорганизацији клирикалих училишта 

карловачког митрополита Стефана Станковића, а у недостатку одговарајућих фондова, 

патријарх српски Јосиф Рајачић је 5. септембра 1854. Хрватско-славонској земаљској управи 

у Загребу доставио нови наставни програм клирикалних школа.1909 Међутим, план није био 

предвидео литургику као наставни предмет. Остало је пастирско богословље које су 

богослови изучавали три пута недељно,1910  у другом разреду, „по рукопису карловачких 

професора, са објашњењима од Стурзе“, московског издања 1843. године.1911 Планирано је да 

највећи број свршених ученика најпре раде као вероучитељи основних школа и да се за тај 

позив припремају још у богословији.1912 

У Вршцу, одлуком патријарха српског Јосифа Рајачића, српско одељење богословије 

поново је отворено 1. новембра 1854. године. Посебно одобрење органа власти за њен рад 

није било неопходно, с обзиром на претходну царску одлуку од 30. јануара 1821, а на основу 

раније поменутог Стратимировићевог  плана. 1913  Богословија је отворена уз „Призивање 

Светог Духа“ и присуство епископа вршачког Емилијана Кенгелца. 1914  После завршене 

молитве и српски и румунски ученици отишли су у школско здање, где их је епископ „вјешто 

и очински опоменуо на добро владање и ревност у науци, како могу бити на помоћ својој 

светој цркви“. 1915  Међу наставним предметима клирикалне школе није било литургике. 

Црквено појање и црквено правило клирицима су професори предавали све три године, а 

пастирско богословље само на трећој години.1916  

С обзиром на то да је архијерејски Синод констатовао 1863. године хиперпродукцију 

свештенства у Карловачкој митрополији, на Народно-црквеном сабору у Карловцима 1864. и 

1865. године одлучено је да се постепено укину богословије у Вршцу (српско одељење) и 

Плашком. У Плашком је богословија престала с радом 1872. године,1917 исто када и пакрачка 

и карловачка. 1918  Међутим, рад у новој, реорганизованој Карловачкој богословији 

успостављен је поново 1875. године. У другој половини XIX и почетком XX века, ова 

богословија представљала је „главни центар богословско-научне делатности у Карловачкој 

__________ 
1904 Исто, 19. 
1905 Исто, 119. 
1906  „Устав за Православни Богословски Завод у Задру“, одељак VI, параграф 56, у Пузовић, Задарска 

богословија, 125.  
1907 Исто, 22; 125. 
1908 Исто, 31. 
1909 Гавриловић, Карловачка богословија, 47.  
1910 Исто, 50. 
1911 Исто, 48.  
1912 Исто, 52. 
1913 Гавриловић, Српско-румунско клирикални училиште у Вршцу..., 207. 
1914  Емилијан Кенгелац, епископ вршачки од 1853–1885, један од најревноснијих архијереја Карловачке 

митрополије XIX века који се енергично борио за очување јединства православне Цркве у Аустроугарској 

монархији. Цитирано према: Вуковић, Српски јерарси..., 184. 
1915 Гавриловић, Клирикално училиште у Вршцу..., 208. 
1916 Исто, 208. 
1917 Руварац, Клирикалне школе у горњокарловачкој епархији од 1694–1828, 32. 
1918 Гавриловић, Карловачка богословија, 62. 



177 

митрополији“. 1919  Краљевским рескриптом из 1868. године, међу богословске наставне 

предмете први пут уврштена је литургика. 1920  Заслуге за ово највише припадају Јовану 

Бороти,1921 професору богословије у Задру, где је предавао догматско, морално богословље и 

омилитику.1922 Пре него што је прешао у реформисану Карловачку богословију, запазио је да 

јој недостају неки наставни предмети, међу којима и литургика. О томе је обавестио 

патријарха Прокопија Ивачковића писмом 1/13. маја 1875. године. 1923  Према Боротином 

предлогу, богослови би литургику учили у четвртом разреду. 1924  Међутим, први часови 

одржани су од школске 1877/78. године, односно у трећем разреду богословије.1925 За првог 

предавача одређен је Јован Борота, поред литургике, предавач догматског и моралног 

богословља. 1926  Литургику је од школске 1880/81. године предавао Љубомир 

Купусаревић,1927 а будући да је богословију напустио крајем 1883, његове предмете (увод у 

Свето писмо, тумачење Светог писма и црквену историју) од школске 1883/84. преузео је 

јерођакон Никодим Лемајић. 1928  Од 1884. до 1890. године науку о богослужењу предаје 

катихета Карловачке гимназије, презвитер Василије Константиновић. 1929  Једну школску 

годину, 1890/91, литургику је предавао Георгије Петровић, 1930  а 1891. додељена је 

привременом ректору и редовном професору, протосинђелу Герасиму Петровићу који је с 

ученицима вежбао појањe и тумачио црквено правило.1931 Из непознатих разлога, три месеца 

пред крај школске године, замењивао га је синђел Митрофан Шевић.1932 Стога професор 

Никола Гавриловић греши када пише да је школске 1891/92. литургику предавао кандидат 

Московске духовне академије Владимир Зеремски. 1933  Већ од јесени 1892, дописом 

патријарха Георгија Бранковића од 28. септембра 1892, за новог предавача литургике 

именован је презвитер Јован Живковић.1934 Поред литургике, предавао је омилитику, црквено 

појање са правилом,1935 а касније и катихетику.1936 Био је последњи литургичар Карловачког 

клирикалног училишта у XIX веку. Заменио га је др Лазар Мирковић, који је на седници 

Савета богословије 19. новембра 1913. предложен за доцента. Поред литургике, додељено му 

је да предаје и црквенословенски језик.1937 
  

__________ 
1919  В. Пузовић, „Формирање богословске елите Карловачке митрополије у Русији (друга половина XIX–

почетак XX века)“, 50. 
1920 Гавриловић, Карловачка богословија, 67. 
1921  Јован Борота и Љубомир Купусаревић били су међу првим полазницима Кијевске духовне академије, 

почетком 70-тих година XIX века. Поред још двојице Срба, њих је архијерејски Сабор у Сремским Карловцима 

послао да изуче одређене богословске предмете и касније да их предају у реорганизованој Карловачкој 

богословији. Видети опширније: Пузовић, „Формирање богословске елите Карловачке митрополије у Русији...“, 

51. 
1922 Пузовић, Задарска богословија, 32. 
1923 Даниловац, „Карловачка богословија“, 7.  
1924 Исто, 9. 
1925 Јован Вучковић, Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцима: 

школска година 1891–92 (1892): 6. 
1926 Исто, 7. 
1927 Исто, 13. 
1928 Гавриловић, Карловачка богословија, 71–72. 
1929 Вучковић, Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцима..., 20. 
1930 Исто, 27. 
1931 Исто, 55. 
1932 Исто, 48; 59. 
1933 Гавриловић, Карловачка богословија, 77. 
1934 Јован Вучковић, Четврти извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцима: 

школска година 1892–93 (1893): 35.  
1935 Исто, 35. 
1936 Јован Вучковић, Шести извештај о православном срп. богословском училишту у Ср. Карловцима: школска 

година 1894/95 (1895): 6. 
1937  Јован Вучковић и Викентије Вујић, Извештај о православној српској богословији и правосл. срп. 

богословском семинару у Срем. Карловцима: школска година 1912/13 (1913): 19. 



178 

Б. Богослужбени живот у црквеним школама 

 

Највише информација о богослужбеном животу клирикалних училишта имамо 

захваљујући извештајима, дисциплинарним правилима, протоколима и мањем броју чланака 

црквених часописа. Циљеви и задаци богословске наставе били су вишеструки. Поред 

стицања одговарајуће „научне спреме“, кандидати су религиозно-морално оспособљавани за 

богослужбене радње, како у храму, тако и изван њега.1938 Стога је школовање превасходно 

подразумевало обавезно похађање предавања и богослужења. Морали су добро да уче, 

„свесрдно баве богословском науком“,1939 јер цркви су били неопходни „научно изображени 

и ваљани свештеници“.1940 Занимљиво је да је према плану богословског училишта у Вршцу 

истицан и политички аспект школовања, који се састојао у „припремању клирика у духу 

верности и оданости владајућој кући Хабзбурговаца“.1941 Младићи способни за свештеничку 

службу поучавали су се вери, моралу, појању и литургисању,1942 вођењу матичних књига и 

савршавању Светих тајни.1943 Тај процес одвијао се како у школи, тако и у храму. 

Уз похађање наставе и учење, полазници богословских школа имали су свакодневну 

обавезу да присуствују богослужењима у храму. Стога је један од основних задатака 

професора био да их најпре оспособе за певницу, односно да им помогну да постепено 

савладају црквено појање и типик. Практичне припреме за богослужење најчешће су 

спровођене изван редовних часова. Из црквеног појања учили су осмогласно пјеније: 

самогласно, подобно, тропарско, антифонско, сједално, блаженско. 1944  Према распореду 

часова клирика српског одељења у Вршцу из 1827. године, појање су наставним данима 

вежбали поподне од 17–18 сати, а недељом и празником од 8–9.1945 У дане одмора, практичне 

вежбе одржаване су четвртком и суботом у дворској канцеларији.1946 Јосиф Рајачић, тада 

епископ вршачки, писао је угарском Намесничком већу 30. јуна (12. јула) 1838. године да је 

план о клирикалним школама из 1820. године, поред теоретске наставе, предвидео практичне 

вежбе из црквеног појања и правила. За учење у присуству наставника одређени су били 

вечерњи сати.1947 Гедеон Цветић, архимандрит манастира Месић и управитељ клирикалне 

школе у Вршцу, у извештају достављеном епископу Емилијану Кенгелцу 22. августа 1862, 

сведочио је о активностима богослова. Истицао је да су ученици постигли велики успех, 

савладали наставно градиво, редовно похађајући наставу и богослужења, што је свеукупно 

допринело њиховом духовном узрастању.1948  

Према правилима за питомце православног богословског сјеменишта у Задру1949 из 

1883. године, у оквиру дневних школских обавеза, питомци су у зимском и летњем течају 

поподне учили црквено појање. 1950  Епископ Јеротеј Мутибарић истицао је појање као 

„изузетно значајан елеменат не само црквеног, већ и општег образовања“.1951 Према Уставу 

задарског училишта за појање и типик предвиђено је било пет сати недељно.1952 У празнични 

__________ 
1938 Гавриловић, Карловачка богословија, 54. 
1939 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 123. 
1940 „Устав за Православни Богословски Завод у Задру“. Цитирано према: Пузовић, Задарска богословија, 125. 
1941 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 107. 
1942 Врцељ, „Клирикална школа у Шибенику и Задру (1834–1864)“, 110–111. 
1943 Исто, 115. 
1944 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 109. 
1945 Исто, 114. 
1946 Исто, 94. 
1947 Писмо епископа вршачког Јосифа Рајачића Угарском намесничком већу, АСАНУК МПА 43/1838.  
1948  Извештај управитеља клирикалне школе у Вршцу, архимандрита Гедеона Цветића, АСАНУК ПМА 

246/1862. 
1949 „Правила за питомце православног богословског Сјеменишта у Задру“, Извјештај о православном 

богословском Сјеменишту у Задру за школску годину 1882/83 година 5 (1883): 43–58. 
1950 Исто, 50–51. 
1951 Петровић, „Јеротеј Мутибарић и карловачко појање“, 287. 
1952 Пузовић, Задарска богословија, 126.  



179 

дан, након јутрења у шест сати,1953 доручка1954 и получасовне паузе, вежбали су црквено 

појање 1955  и црквено правило 1956  и потом одлазили на Литургију. Било је, међутим, и 

другачијих примера, о чему је сведочио професор Карловачке богословије Јован Живковић: 

„Сва четири разреда, сто и тридесет ''слушалаца'', сабију се сваки дан и зими и лети од 5–6 

сати увече у једну малу собу, која би по пропису била мала за четрдесеторо деце основне 

школе, па онда они који ''знају'' поју једне и исте црквене песме неколико дана, а и недеља, 

док они који не знају, не добију ''дунста''1957 који ће им идуће године служити за темељ 

даљем познавању, док тако кроз четири године не скрпи ''слушалац'' петнаест ирмоса и осам 

гласова. И то се ради у добу у ком напредан свет тежи да време што разборитије 

употреби“.1958 

За оспособљавање у богослужењу од превасходног значаја било је успостављање 

капеле у училишту. Она је постојала у Задарском сјеменишту и била је посвећена Светом 

апостолу и јеванђелисти Јовану Богослову. У њој су савршаване Свете тајне од 1880. 

године. 1959  Наредбом од 4. јула 1885. године, издвојен је новчани износ за куповину 

богослужбених књига за капелу: Јеванђеље, служебник, требник, два часослова, два 

псалтира, октоих у два дела, триод, пентикостар, антологион и два благодарствена моленија 

за императора. 1960  Свеноћно бденије, уочи празника покровитеља семеништа, први пут 

одслужено је 8. маја 1890, а сутрадан је Литургију служио професор богословије, 

архимандрит Никодим Милаш.1961 Првих неколико година служено је у капели свеноћно 

бденије. Празнична и свеноћна бденија помињу се и касније.1962 

За разлику од Задарске, у Карловачкој богословији без капеле није било могуће 

одржавати практичне вежбе из литургике. Стога се од осамдесетих година XIX века у 

црквеној периодици почиње са објављивањем приговора да након рукоположења за 

свештенике богослови не знају да служе. О том проблему расправљао је 1894. године и 

Синод. Да би се клирици што боље оспособили да правилно науче обављати јавна црквена 

богослужења и упознали се са садржајем служебника и требника, управа школе је одредила 

да сваке среде, уместо предавања, професори презвитери служе Литургију или Часове. 

Међутим, истиче се да, и поред свега, будући свештеници неће научити да служе све док 

настава литургике не буде практично изучавана у оквиру училишта.1963 С тим у вези, ректор 

богословије професор Јован Вучковић писао је тада да ће проблем постојати док се успех у 

богослужењу буде везивао искључиво за парохијски храм. Указивао је на то да посебне 

капеле постоје у клирикалним училиштима свуда у свету и да у њима ученици успешно могу 

постићи оно што је циљ посећивања богослужења. Решење проблема Вучковић је видео у 

изградњи богословског семинара са уређеном капелом. 1964  Литургичке вежбе у овој 

богословији одржаване су једном седмично поподне, од школске 1903/04. године.1965 

 

  

__________ 
1953 Исто, 108. 
1954 Служење Литургије након обедовања указује на запостављеност праксе чешћег причешћивања клирика. 
1955 Пузовић, Задарска богословија, 108–109. 
1956 Исто, 50. 
1957 „Дунст“ је немачка реч  и значи мала магла – маглица, измаглица. У пренесеном значењу односи се на 

нејасну, магловиту представу о нечему. 
1958 Даниловац, „Карловачка богословија“, 16–17. 
1959 Пузовић, Задарска богословија, 50. 
1960 Исто, 60. 
1961 Исто, 84. 
1962 Исто, 85. 
1963 Записник седнице Српског Православног Архијерејског Синода, АСАНУК МПА 264/1894. 
1964 Јован Вучковић, Седми извјештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским Карловцима: 

школска година 1895–96 (1896): 16–17. 
1965  Јован Вучковић, Петнаести извјештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским 

Карловцима: школска година 1903–1904 (1904): 9. 



180 

В. Однос клирика према храму и богослужењу 

 

Поред наставе, редован одлазак у храм на јутрење, вечерњу, а недељом и празником 

на Литургију, подразумеван је и практикован у свим богословским школама. Свакодневно 

присуствовање и учествовање на богослужењима одувек је био метод којим су чредни 

клирици проверавали и надопуњавали стечено знање из црквеног правила и појања. 1966 

Према „Протоколу са седнице клирикалних учитеља, у којем су дата упутства учитељима 

која се имају применити у случају обелодањивања и казне клирика заједнички како да се 

утврди и запише“, из 1822. године, дужност клирика је да на богослужења дневног круга, у 

храм у који су распоређени, долазе тачно у одређено време, без кашњења.1967 У цркви су 

стајали правилно и побожно, читајући прописано правило за тај дан са разумевањем,1968 

лагано, разговетно, гласно и пажљиво пратећи службу. 1969  Седење, разговор, смејање и 

непристојно понашање било је строго забрањено. Надлежни свештеник и искуснији 

богослови млађе су упућивали у типик.1970  Захтевано је од ученика да у свакој прилици 

исказују највеће поштовање према храму и свему што је с њим у вези.1971 Најдаровитији су 

ангажовани за певање недељом и празником. Служашчи свештеници пратили су понашање и 

поступке ученика, обавештавајући професоре о пропустима које уоче.1972 

„Правила за питомце православног богословског сјеменишта у Задру“ читана су на 

почетку школске године, након призива Светог Духа, у градској цркви у Задру. 1973  У 

преамбули је, између осталог, наведено да су ученици дужни да у себи непрестано развијају 

и јачају „свијест о важности свештенства и пастирске службе“, да буде ревност, „добром 

вољом и од све душе“ да се посвете служби на коју су позвани Божијим промислом и да буду 

„достојни служитељи св. олтара“.1974  

Други одељак документа упознаје нас са религиозним дужностима питомаца. 

Богослужбени дан почињао је јутрењем у 6.30 часова. Вечерње је служено у 16 часова зими, 

а у 17 часова лети. У 21 сат у трпезарији су питомци слушали читање молитве „на сон 

грјадушчих“.1975 У храм су долазили пре почетка службе, а излазили, изузев крајње потребе, 

после њеног завршетка. Безусловно присуство на богослужењу у катедралној цркви било је 

обавезно недељом и празником и у дане одређене за молепствија цару и царском дому, или 

упокојеним царевима. Правила су прописивала начин уласка, боравка и испуњавања 

храмовних дужности. Захтевало се испољавање потребне побожности према светињи, без 

вике и буке. Током службе питомци су били дужни да стоје на једном месту, усправно и да 

нерасејано прате читање и појање, да се моле „са пуном побожношћу“ и правилно да се 

крсте. 1976  Побожно и по старешинству приступало се на јутрењи целивању Јеванђеља. 

Учествовали су по реду у читању и појању, тихо, побожно и без журбе. Наглашена је 

претходна припрема за богослужење кроз обавезно консултовање типика под руковођењем 

наставника „да не би у чему погријешили“.1977 Припрема се односила и на млађе питомце, 

__________ 
1966 Гавриловић, Карловачка богословија, 25. 
1967 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 62. 
1968 Исто, 62–63. 
1969 Статистички подаци успеха клирика у епархијском клирикалном училишту вршачком, Архива Епархије 

банатске у Вршцу, без сигнатуре. Цитирано према: Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у 

Вршцу, 123. 
1970 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 63. 
1971 Исто, 123. 
1972 Гавриловић, Карловачка богословија, 42. 
1973 Пузовић, Задарска богословија, 82. 
1974 Исто, 101–102. 
1975 Реч је о другој молитви Господу Исусу Христу на Малом повечерју, „И дај, Владико, нама, који одлазимо на 

спавање...“, Антиоха монаха Пендекта. Сравни: Часослов (Београд: Српска Патријаршија, 2001), 202.  
1976 Пузовић, Задарска богословија, 104. 
1977 Исто, 104. 



181 

који су у храму по распореду читали апостол и били свећеносци. Старији питомци помагали 

су у олтару, вежбајући се за богослужење.1978 

Испуњавање „правила религиозних дужности“ контролисали су надзорници, економ 

семеништа и ректор.1979 За све богослове, изузев болесних, постови су током године били 

обавезни, а у првој недељи приступали су Светим тајнама покајања и причешћа. 1980 

Богослужбени живот задарских питомаца активно се одвијао, како у заводској капели,1981 

тако и у задарском храму Светог пророка Илије.1982 Сви су носили мантије и изгледали „као 

прави ђакони“, само без ћелепуша на глави.1983 Поред редовних богослужења, служена су 

благодарења поводом имендана царице Јелисавете (19. новембра), 1984  имендана Франца 

Јосифа I (4. октобра),1985 затим парастоси цару Фердинанду I,1986  преминулим ученицима 

школе1987 и другим заслужним лицима. Сваке године празник Светог Саве прослављан је 

литургијски у градској парохијалној цркви, а потом чином малог водоосвећења у 

Семеништу.1988 

И од ученика Карловачке богословије захтевано је да у свакој прилици исказују 

највеће поштовање према богослужењима у цркви, да се у међусобним односима, као и у 

односима са другима у јавности, ничим не огреше о захтеве живе хришћанске вере и 

истинитог хришћанског морала. Наглашавана је потреба посећивања предавања, бављења 

науком, поготово читања и изучавања Светог Писма. 1989  На почетку школске године 

обавезно је био призив Светог Духа, коме су присуствовали ђаци богословије и гимназије, 

професори и синодални чланови.1990 Као и у задарском училишту, и овде су, најчешће у 

продужетку Литургије, служена благодарења поводом имендана цара Франца Јосифа I,1991 

царице и краљице Јелисавете 1992  и поводом краја школске године. 1993  Организоване су 

литије, 1994  као и парастоси за преминуле ученике. 1995  Према једном извештају из 1890. 

године, карловачки богослови током године редовно су одлазили на богослужења у све три 

карловачке цркве: катедралну Николајевску,1996 Ваведењску и Петропавловску.1997 Међутим, 

писац извештаја сматрао је да „љубав према цркви и црквеном служењу и појању треба више 

__________ 
1978 Исто, 104. 
1979 Исто, 60. 
1980 Исто, 60. 
1981 Извјештај о православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1885–86, година 8 (1886): 63. 
1982 Извјештај о православном богословском сјеменишту у Задру: за школску годину 1882–83, 75. 
1983  Олуић, „Двадесетпетогодишња успомена постанка заведенија клирикалног православног у Далмацији“, 

163–164. 
1984 Извјештај о православном богословском сјеменишту у Задру за школску годину 1882–83, 76. 
1985 Исто, 75. 
1986 Пузовић, Задарска богословија, 81. 
1987 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1891–92, година 14 (1892): 79. 
1988 Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1886–87, година 9 (1887): 78. 
1989 Вучковић, Четврти извештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским Карловцима, 19. 
1990 Вучковић, Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцимa, 56. 
1991 Исто, 55. 
1992 Исто, 56. 
1993 Исто, 56. 
1994 Исто, 58. 
1995 Исто, 64. 
1996 Епископ горњокарловачки Евгеније Јовановић, који је велику пажњу поклањао српској просвети, писао  је 

много раније, 1. децембра 1842. г. новоизабраном митрополиту Јосифу Рајачићу да би добро било „да се у 

карловачкој катедралној цркви Литургија служи свакодневно, кад год то типик допушта“, од 9–10 часова, а за 

певницом највише да буду два ученика. Такође, црква треба да је отворена за сваког ко хоће да дође да се моли 

Богу. Из друге дијецезе владици Рајачићу пише априла месеца 1853. г. да су „богослови у Карловцима 

распуштени, да се Бог смилује“ и да у цркви нико не пази на богослове како се обавља правило. Видети 

оширније: И. Руварац, Шта се и како се и са које се стране после покушавало, да се и код нас оснује 

Семинарија за кандидате свештеничког реда, 40–42. 
1997 Милорад, „Извештај o стању Карловачке богословије у 1890. години“, Глас Истине година VII (1890): 233. 



182 

разгревати“.1998 Током првих недеља Божићног, Часног и Апостолског поста, ученици су 

приступали Светој тајни покајања и наредног дана су се причешћивали.1999 Рукоположени 

професори исповедали су се крајем школске године, а један од њих је служио Литургију.2000 

Укинут је ранији обичај причешћивања суботом, након одслуженог јутрења и Литургије.2001 

Премда су „Дисциплинарна правила за ученике карловачког богословског училишта“ 

написана 1895. године,2002 на њихово коначно усвајање и спровођење у живот чекало се три 

године. Наредбом од 1/13. априла 1898. године, објавио их је патријарх српски Георгије 

Бранковић.2003 Њима је само правно озваничена већ позната пракса клирикалних училишта, 

чија је суштина била живот неодвојив од храма и певнице. У оквиру својих дужности према 

цркви, сви ученици учествовали су на дневним, недељним и празничним богослужењима. 

Уколико би ученик из неоправданих разлога изостао са службе најмање седам пута, био би 

отпуштен из школе. Изостанке су правдали искључиво професори појања и црквеног 

правила. 2004
 Упоређујући „Правила за питомце православног богословског Сјеменишта у 

Задру“ са „Правилима“ Карловачке богословије, примећујемо да су одредбе које се односе на 

религиозне дужности питомаца и њихова занимања и обавезе обрађена и објашњена много 

детаљније, него у карловачкој. Интересантно је да ни након завршетка школовања млади 

богослови нису били ослобођени обавеза. Будући свештенослужитељи најчешће су прво 

радили као учитељи. Таква пракса у Карловачкој митрополији сачувана је све до краја XIX 

века.2005 Уколико су желели рукоположење, од њих се очекивао моралан живот, редовно 

похађање богослужења и провера читања, појања и познавања типика. 2006  Митрополит 

Стефан Стратимировић сматрао је да школовани свештенички кандидат, пре рукоположења 

у ђаконски или презвитерски чин, треба да ради једну, две или више година као 

вероучитељ.2007 Тиме ће показати да ли је способан за свештeнички чин, колико је привржен 

цркви, како је усвојио црквено правило и с каквом га ревношћу извршава, затим има ли воље 

и наклоности ка обављању црквених обреда, да ли је поштен, како се односи према 

свештенству и људима у својој средини, да ли је пристојан, да ли су му страни пороци 

неспојиви са свештеничким звањем. Уколико се покаже супротно, сматрао се недостојним и 

неспособним за рукоположење.2008 

Владика Јосиф Рајачић, у писму од 7. фебруара 1841. године, од вршачког 

протопрезвитера захтевао је да кандидате за рукоположење упозоре на њихову основну 

дужност – свакодневно похађање храма. То је значило да с пажњом и побожношћу, као појци 

и чтеци, извршавају своје обавезе, а надлежном пароху да помажу и буду му покорни. О 

њиховим активностима пароси су водили дневне протоколе, бележећи изостанке, 

непослушност и преступе неприличне будућем свештеном чину. Сваке године у октобру 

месецу достављали су их протопрезвитерима на преглед. Строгој контроли и правилима 

Рајачић је, као додатни услов за рукоположење, додао проверу богословског знања стеченог 

у клирикалној школи пред конзисторијом. У случају неуспеха, кандидат је могао бити 

поново упућен на образовање.2009 Овако строга пракса настављена је и касније. Пишући о 

__________ 
1998 Исто, 234. 
1999 Јован Вучковић, Девети извјештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским Карловцима: 

школска година 1897–98 (1898): 47–49. 
2000 Вучковић, Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцимa, 62. 
2001 Вучковић, Четврти извештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским Карловцима, 34. 
2002 Радна верзија Правила налази се у Митрополијском архиву у Сремским Карловцима заведена под ознаком: 

Ad M 629/син 40, ex 1895, АСАНУК, Синод 1893–1919. 
2003  Дисциплинарна правила за слушаоце српског богословског училишта у Карловцима, АСАНУК МПА 

121/1898. 
2004 Исто, АСАНУК МПА 121/1898. 
2005 Душан Ј. Поповић, Срби у Војводини 3 (Нови Сад: Матица Српска, 1990), 383. 
2006 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 210. 
2007 Исто, 162. 
2008 Исто, 162. 
2009 Исто, 169. 



183 

потреби успостављања семинарије, историчар, свештеник, ректор Карловачке богословије, 

архимандрит Иларион Руварац, записао је 1887. године следеће: „Будући да је здрав и 

религиозан живот народа зависио од добрих и пристојно снабдевених свештеника, главна 

дужност црквеног начелства је да се побрине за заводе у којима ће се позвана лица науком, 

обуком и разумном дисциплином за такве свештенике спремити (...). Добро спремљено, 

обучено, настављено, огњено у духу свештенство, то је и данас најпреча потреба наша, јер је 

најпреча потреба цркве наше“.2010   

Слично је писао почетком XX века и епископ Никодим Милаш. Он је 14. септембра 

1903. године упутио писмо Професорском збору семеништа у Задру, понављајући ранију 

наредбу „да слушаоци богословије, пре него буду рукоположени у чин свештеника, буду 

добро извежбани у вршењу црквених обреда, и да те обреде врше савесно и проникнути 

духом искрене побожности“.2011 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
2010 Руварац, Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас оснује Семинарија за 

кандидате свештеничког реда, 49. 
2011 Пузовић, Задарска богослoвија, 68; Вучковић, Петнаести извјештај о Православном срп. богословском 

училишту у Сремским Карловцима, 56–63. 



184 

ПОГЛАВЉЕ 2 
 

1. РУКОПИСНИ И ШТАМПАНИ ЛИТУРГИЧКИ ПРИРУЧНИЦИ 

 

 

Увод 

 

У настави клирикалних школа Карловачке митрополије XIX века у почетку су 

најчешће поред штампаних уџбеника предавачи користили скрипта, као прерађенe или 

преведенe рускe уџбенике. Доносили су их српски студенти Кијевске духовне академије, 

поготово Дионисије Новаковић и Јован Рајић, који су сачували већи број преписаних, 

добијених или купљених рукописних свесака. 2012  Скрипта су писали професори 

богословских училишта, а њихов садржај ученицима је преношен диктирањем. У томе су се 

посебно истицали патријарх Самуило Маширевић и шишатовачки архимандрит Пахомије 

Јовановић.2013 Скрипта Карловачке богословије представљала су најчешће узор осталим, у 

касније отвореним богословским школама. Премда је метод преношења знања диктирањем 

често био критикован, управо захваљујући сачуваним белешкама у могућности смо да 

пратимо развој науке о богослужењу. Напред је речено да литургичку грађу препознајемо 

као фрагменте других богословских дисциплина – пастирског богословља,2014 катихетике и 

црквеног правила, где налазимо упутства из црквеног церемонијала и обреда.  

 

 

А. Рукописне литургике 

 

 

а) Црквени показатељ АСАНУК МПА 439/1871 

 
Једноставан приручник литургике мањег обима написао је Константин Лучић, парох 

из сремског села Сусек. 2015  Аутограф се налази у Архиву САНУ, одељења у Сремским 

Карловцима. Молбу за архипастирски благослов за штампање рукописа Црквени показатељ 

или разјашњење свете источно православне цркве, црквених ствари, свештених лица и 

одежда, свете литургије и појединих црквених часова поднео је епископу будимском, тада 

администратору Карловачке митрополије, Арсенију Стојковићу,2016 3. маја 1871. године.2017 

__________ 
2012 Денић, Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, 309. 
2013  Према професору Николи Гавриловићу, од ове двојице аутора остало је сачувано 8 скрипата и 18 

штампаних уџбеника. Међу њима нема наведених литургичких приручника. Цитирано према: Гавриловић, 

Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 110–111.   
2014 Тако, на пример, други део скрипата пастирског богословља „O тајнодјејствију“, које је написао Јеротеј 

Мутибарић ступајући на професорску дужност у клирикално училиште у Вршцу, 11. фебруара 1824. године, 

обрађује Свете тајне: крштења, миропомазања, покајања, причешћа, свештенства, брака и јелеосвећења. Друга 

глава, „O молитви“ бави се молитвом уопште и шта о њој треба знати и чега се у њој придржавати: девет 

особина истинске молитве; како сјединити пост, бденије и трезвеност и реч Божију са молитвом; побуде за 

молитвом; добре последице истинске молитве; лоше последице као резултат занемаривања молитве; о молитви 

као свештеничкој дужности; о Божијим заповестима – да ли оне опомињу свештеника на обавезу читања 

молитве; коме, о чему и када свештеник треба да се моли; устројство Светих тајни захтева од свештника 

посебне молитве и припреме. Цитирано према: Гавриловић, Карловачка богословија, 60. 
2015  Константин Лучић, Црквени показатељ или разјашњење свете источно православне цркве, црквених 

ствари, свештених лица и одежда, свете литургије и појединих црквених часова, АСАНУК МПА 439/1871. 
2016  Арсеније Стојковић, архимандрит манастира Гргетег, касније будимски епископ од 1853–1892. г. За 

администратора Карловачке митрополије постављен је 1870, након смрти патријарха Самуила Маширевића. 

Видети опширније: Вуковић, Српски јерарси..., 36. 
2017 Молба пароха Константина Лучића будимском епископу Арсенију Стојковићу (3. 5. 1871), АСАНУК МПА 

439/1871. 



185 

Књига никада није одштампана, а разлог због којег је Лучићу ускраћен благослов није 

познат.2018  

Премда по садржају ова скромна литургика нема велики богословски значај, ипак, у 

појединим сегментима открива нам богослужбену праксу Цркве у Карловачкој митрополији 

у то време, као и начин размишљања њених свештенослужитеља. У предговору који је 

написао на Благовести 1871. године, Лучић првенствено истиче етичко-религиозни принцип 

васпитања: „Ништа лепше и красније није, него када је човек морално-религиозно васпитан. 

Онај човек који Свету Цркву и из ње проистичућу науку Христову као највеће добро чува и 

живот свој по Спаситељној науци тој проводи, тај се ваистину честним човеком и правим 

христијанином назива“.2019  

Писац је сматрао да је књига потребна и младима и старима, да би лакше разумели 

живот у цркви. Наглашава важност постојања Цркве коју је Христос преко Светих апостола 

установио, да би у њу долазили недељом и празником и Господу произносили молитве за 

здравље, срећу и просветљење разума. 2020  При њеном састављању, како пише, држао се 

„строго светих црквених књига.“2021  

Пажљивим ишчитавањем, без обзира на стил и реченички склоп, није тешко 

закључити да је аутор при њеном састављању пред собом сасвим сигурно имао Епитом 

Дионисија Новаковића, те да је проширивао и комбиновао текст са тумачењима божанствене 

Литургије Светитеља Германа Цариградског, Симеона Солунског и Николе Кавасиле. Текст 

је исписан на 60 страна грађанском ћирилицом, на хартији А4 формата. Литургичку грађу 

Лучић је распоредио на следећи начин:  

Први део – прва глава: о Светој цркви и стварима потребним Источно-православној 

Цркви; тумачење храма и његових делова; чин проскомидије; тумачење свештених сасуда и 

одежди.2022 Друга глава посвећена је свештеним лицима,2023  трећа свештеној Литургији и 

црквеним часовима.2024  

Други део рукописа тумачи дневни круг богослужења (вечерњу, повечерје, 

полуноћницу, јутрење, први час, трећи час, шести час и девети час).2025  

Приручник је написан у катихетској форми: 59 питања и одговора, 51 у првом и свега 

8 у другом делу. У њему се налазе Молитва Господња и Символ вере на српском језику, у 

чему је и највећи ауторов допринос. Текст Молитве Господње гласи: 

 

Оче наш, који си на небу, да се свети име Твоје, да буде воља Твоја, како на небу,  

тако и на Земљи. Хљеб наш свакдањи дај нам данас, и опрости нам грехе наше,  

као што и ми опраштамо онима који су нам скривили, и не води нас у искушење, но  

избави нас од зла.2026 

 

Kao што видимо, у односу на савремени превод Молитве Господње, недостаје јој 

есхатолошки део: „да дође Царство Твоје“. Који је разлог његовог изостављања? Један од 

могућих је да га није било ни у предлошку са којег је Лучић преузео текст молитве Оче наш. 

__________ 
2018 Више среће Лучић је имао са објављивањем поезије. Књига за народ Мудар старешина или поука оца деци 

одштампана је у Митровици 1879. (БМС I 8556), а 1881. године, исто у Митровици, објављена му је збирка 

песама Одјек херцеговачке пушке: Рат балканских Славена и покрета херцеговачког до Свето-Стеванског 

мира (БМС I 1037). 
2019 Исто, предговор. 
2020 Исто, предговор. 
2021 Молба пароха Константина Лучића будимском епископу Арсенију Стојковићу (3. 5. 1871), АСАНУК МПА 

439/1871. 
2022 Лучић, Црквени показатељ, 1–6. 
2023 Исто, 21–22. 
2024 Исто, 23–56. 
2025 Исто, 57–60. 
2026 Исто, 49. 



186 

Други, да је молитва пренешена онако како је тада изговарана на Литургији и трећи, да је 

Лучић током преписивања једноставно направио грешку. Такође, примећујемо да је реч 

„свакдањи“ ближа данашњем хрватском изговору ове молитве, док је у српском језику 

замењена речју „насушни“. Део молитве који се односи на праштање краћи је, те су речи 

„онима који су нам скривили“ замењене синтаксом „дужницима својим.“2027  

 

Текст Символа вере гласи: 

 

Верујем у једнога Бога, Оца, Сведржитеља, Творца неба и земље, и свега што видимо 

и не видимо. И у једнога Господа Исуса Христа сина Божијега, јединороднаго, од Оца 

пређе свију векова рођенога. Светлост од светлости, Бога истина од Бога истинога, 

рођена не сотворена, јединосуштна Оцу, којим је све постало. Који је нас ради људи, 

и нешег ради спасења сишао се с неба и ваплотио се од Духа светога и Марије дјеве, и 

човеком постао. Који се за нас разапети дао, при Понтиском Пилату, који је 

страдао и сарањен бијо. И који се вазнесао на небо, и седи с десне стране Оца. И који 

ће опет доћи са славом, да суди живима и мртвима, кога царству краја бити неће. И 

у Духа светога, Господа животворнога, који од Оца исходи, који се са Оцем и Сином 

прославља и слави, који је преко пророка говорио. У једну, свету, саборну и 

апостолску цркву. Признајем једно крштење за остављење грехова. Чекам васкрсење 

мртвих: и живот будућега века. Амин.2028  

 

Лако се примећује да аутор, у недостатку адекватног превода, одређен број речи 

задржава на црквенословенском језику. Поред тога, граматички, лексички и синтаксички 

Символ вере знатно се разликује од текста у савременом српском служебнику.  

Будући да су у време настанка рукописа свештеници Карловачке митрополије увелико 

користили штампане служебнике на црквенословенском језику, на којем су лаици и слушали 

Литургију, мало је вероватно да је овај Лучићев превод употребљаван у Литургији. 

Интересантно је да у другим литургичким приручницима аутори не наводе ове две молитве, 

па их стога можемо сматрати најранијим преводом на српски језик. Једино превод молитве 

Оче наш на српски језик налазимо још само у Литургици Николе Беговића.2029 

Особеност Црквеног показатеља у односу на остале објављене приручнике, састоји се 

у томе што је писац имао храбрости да се упусти у давање одговора на врло осетљиво 

питање произношења молитве за призивање Светог Духа у канону Евхаристије или Тропара 

трећег часа. Писац поставља питање да ли су у праву хришћани Римокатоличке цркве што на 

томе замерају православнима?2030  Истичући његову оправданост, позивајући се на Свето 

Писмо и Свете Оце, Лучић је на шест страница образложио основне разлике у учењу 

Православне и Католичке цркве, а то су: забрана лаицима читања Светог Писма, филиокве, 

начин причешћивања, пургаторијум и папски примат. 2031  Изгледа крајње чудна потреба 

писца да у рукопису интерпретира ове напомене, тим пре што ову проблематику нигде не 

сусрећемо у литургичким приручницима XIX века. Не искључујемо могућност да је и овај 

детаљ био један од разлога ускраћивања архијерејског благослова за његово објављивање. 

 

  

__________ 
2027 Исто, 49. 
2028 Исто, 37–38. 
2029 Никола Беговић, Литургика: за српске школе и народ (Биоград: Краљевско-српска државна штампарија, 

1885), 87.  
2030 Лучић, Црквени показатељ, 41. 
2031 Исто, 42–47. 



187 

б) Литургика БМС РР II 149/1-2 
 

Литографско издање Литургике РР II 149/1-2 настало је као резултат забележених 
предавања током школске 1887/88. године, од стране Милана Стоје, ученика четврте године 
Карловачке богословије. Димензије скрипата су 208 х 168 мм, а обим је 188 страна.2032 
Умножена су у штампарији „Илије и Др.“ без навођења места.2033 Предавања „првог течаја“ 
завршена су 13. децембра 1887. године, са лекцијом о Литургији пређеосвећених Дарова.2034 
То нам говори да је литургику тада предавао свештеник Василије Константиновић. 2035 
Садржај непобитно потврђује да је литургичка грађа, с незнатним скраћивањем, преузета из 
уџбеника „Црквено богословије или црквесловије“. Исто потврђује и Јован Живковић који је 
у чланку „Карловачка богословија“ записао да се литургика само теоретски предаје, а једна 
од великих мана предавача литургике је што из књиге Црквено богословије „од речи до речи 
својим ''слушаоцима'' диктирају, а они лепо пишу“ и лекције бубају напамет. 2036  Штетне 
последице таквог једностраног рада Живковић мало преоштро оцењује када наводи „да 
можда нема ни два свештеника међу млађима, а ни међу старијима“, који неке обреде једнако 
обављају.2037 На првој страни литографије је забелешка графитном оловком о положеном 
испиту из литургике 6. марта 1888. године.2038 

Поред увода, први део рукописа садржи лекције о храму, његовим облицима и 
деловима, 2039  богослужбеним сасудима, одеждама и књигама, 2040  свештеним лицима и 
свештенодејствима, 2041  дневном кругу богослужења, 2042  Златоустовој 2043  и Литургији 
пређеосвећених Дарова. 2044  Други део рукописа описује архијерејска свештенодејства, 2045 
Свете тајне2046 и друга требничка чинопоследовања.2047 У наставку следи део о свештеним 
празницима2048 и на крају о посту.2049 

Упоређивањем садржаја рукописа са штампаним узорком примећујемо да су, на 
пример, у уводном делу изостављени краћи делови о односу литургике и других научних 
дисциплина, почецима хришћанског богослужења и карактеру општег богослужења.2050 У 
другом делу сматрано је сувишним помињање последовања умивања ногу на Велики 
четвртак,2051 чина одевања у расу и камилавку2052 и последовања мале2053 и велике схиме.2054 
Такође је интересантно да су све прозбе ЛЈЗ навођене на црквенословенском богослужбеном 
језику, што нам говори да први преводи јектенија још нису били заузели своје место у 
литургијској пракси Карловачке митрополије.   

__________ 
2032 Литургика, литографско издање (Сремски Карловци: 1887), БМС РР II 149/1. 
2033 Исто, 188. 
2034 Исто, 113. 
2035 Вучковић, Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским Карловцимa..., 20. 
2036  Видети опширније: Ј. Даниловац, „Карловачка богословија“ у: Српски свештеник у Карловачкој 

митрополији, његова спрема, дужност и награда, 14. 
2037 Исто, 14. 
2038 Литургика, БМС РР II 149/1, 1. 
2039 Исто, 1–33. 
2040 Исто, 33–52.    
2041 Исто, 53–67. 
2042 Исто, 67–78. 
2043 Исто, 78–110. 
2044 Исто, 110–113. 
2045 Литургика, РР II 149/2, 115–123. 
2046 Исто, 123–134. 
2047 Исто, 135–145. 
2048 Исто, 145–182. 
2049 Исто, 182–188. 
2050 Црквено богословие или црквесловие, 2–4. 
2051 Исто, 151–152. 
2052 Исто, 153. 
2053 Исто, 154.  
2054 Исто, 158. 



188 

в) Литургика БМС IV 7505 

 

Аутор ове рукописне Литургике је професор Московске духовне академије Петар 

Лебедев,2055 а превео ју је с руског језика и местимично допунио за своје ученике свештеник 

Јован Живковић, парох у Крушедолу.2056 Професор Лазар Мирковић наводи да је више од 20 

година литургика у Карловачкој богословији изучавана по том манускрипту. Њени ученици 

приредили су „у три маха“ литографска издања, последње 1913. године.2057 Прво издање 

литографије појавило се 1893. године, управо када је Живковић изабран за привременог 

професора литургике Карловачке богословије.2058 На првој страни налази се запис из којег 

сазнајемо име власника примерка књиге, презвитера Милутина Григоријевића, парохијског 

помоћника у Бегечу. Овај податак датира од 22. јуна 1897. године.2059 На врху друге стране 

исписано је „Православно богословље“, а испод њега „Литургика“. У доњем делу стране је 

запис о години првог издања 1892/93,2060 а издавач је Голуб Петровић, богослов IV године у 

Сремским Карловцима. Ови подаци исписани су преко целе треће стране у китњастом 

оквиру са лучним завршетком на врху, по средини раздвојеним са два искошена и укрштена 

крста, између којих се налази причесна Чаша.2061 На четвртој страници, на руском језику, 

исписани су стихови из Псалтира: „Како су мила насеља Твоја, Господе над војскама“ (Пс 

84, 1) и „Блажени који обитавају у дому Твоме, у век векова хвалиће Те“ (Пс 84, 4).2062 У 

књизи је на крају податак о завршеним предавањима литургике, 21. априла/3. маја 1895. и 

6/18. маја 1897. које је забележио Светислав Поповић, богослов 4. године.2063 Претпоследња 

страна садржи формулу за израчунавање датума празновања Васкрса за сваку годину,2064 а 

последња потпис Милутина Григоријевића, али сада као привременог парохијског 

помоћника у Суботици, с датумом 8. августа 1897. године. Испод датума, исти свештеник 

потписао се као православни српски парох бајски. Страна је на четири места означена 

округлим печатом Православно-српског парохијског звања у Баји, у чијој средини је фигура 

архијереја.2065  

Литургика је подељена на уводни, први и други део. У уводном делу обрађени су: 

појам православне литургике, њен однос са другим богословским наукама, подела литургике, 

извори и помоћне науке за литургику, тумачи богослужења Православне Цркве и 

археолошка дела и зборници богослужбених обреда.2066 

Први део, општа литургика, садржи пет целина: I – Општи појмови о богослужењу 

Православне Цркве, 2067  II – Саставни делови хришћанског богослужења, 2068  III – Разне 

символичне радње које се употребљавају при богослужењу,2069 IV – Лица која савршавају 

богослужење2070 и V – О принадлежностима богослужења Православне Цркве.2071  

__________ 
2055 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 41. 
2056 Пјотр Лебедев, Литургика – наука о богослужењу, прво издање, литографија – својим ученицима превео и 

местимице допунио Јован Живковић (Budapest: Litorgrafija Heishler I, Сремски Карловци: 1893), БМС IV 7505. 
2057 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 46.  
2058  Извештај Јована Вучковића, патријарху Георгију Бранковићу (28. 9/10. 10. 1892),  АСАНУК МПА, 

375/1892. 
2059 Пјотр Лебедев, Литургика – наука о богослужењу, прво издање, литографија – својим ученицима превео и 

местимице допунио Јован Живковић (Budapest: Litorgrafija Heishler I, Сремски Карловци: 1893), БМС IV 7505. 
2060 Исто, [II]. 
2061 Исто, [III]. 
2062 Исто, [IV]. 
2063 Исто, 303. 
2064 Исто, [XVII]. 
2065 Исто, [XIX]. 
2066 Лебедев, Литургика – наука о богослужењу, БМС IV 7505, 1–5. 
2067 Исто, 6–44. 
2068 Исто, 45–75. 
2069 Исто, 75–82. 
2070 Исто, 82–84. 



189 

Други део је посебна литургика и чине га два одељка. Први одељак садржи дневни, 

седмични и годишњи круг богослужења,2072 а други се бави посебним службама које црква 

савршава према појединим случајевима и потребама хришћана (о Светим тајнама, 

молитвословљима и молитвеним песмама за разне случајеве).2073  

Детаљније о садржају ове литургике, односно о њеној штампаној верзији, у преводу 

Божидара Јовановића, писаћемо у оквиру одељка који следи.  

 Преостала два литографска издања превода Лебедевљеве Литургике појавила су се у 

XX веку. Друго је приређено 1901. године, а примерак се налази у професорској библиотеци 

Карловачке богословије „Свети Арсеније“ у Сремским Карловцима, под деловодним бројем 

1064/82. Утиснут елипсасти печат у дну првог предлиста сведочи нам да је књига припадала 

јереју Ђорђу Лазићу, пароху у Товаришеву. Према запису у заглављу, јереј Стеван Пирошки, 

парох товаришевски, Литургику је добио од удовице Владисаве Лазић, „након трагичне 

смрти пок. протонамесника Георгија Лазића пароха старопаланачког“. За писање књиге био 

је ангажован Гаврило Кошутић, богослов друге године, који је преписивање завршио 21. 

децембра 1900, а издао ју је Станиша Михајловић, богослов четврте године. У горњем делу 

украсног оквира, између биљних мотива и два анђела у угловима, који држе венац у једној и 

крајеве цветне траке која их повезује у другој руци, налази се крст. Испод њега је исписано 

да је Литургику својим ученицима израдио протопрезвитер Јован Живковић, професор у 

богословији у Сремским Карловцима. Текст је исписан на 648 страна.2074 

 Примерак трећег издања књиге Литургика – Наука о богослужењу православне цркве 

из 1913/14. године, такође се налази у библиотеци Карловачке богословије, евидентиран под 

бројем 2858. Садржи 592 стране. На првом предлисту, сада у много једноставнијем оквиру, 

исписани су наслов књиге, име и презиме аутора Петра Лебедева, професора Московске 

духовне академије. Ниже, раздвојено цветном вињетом, додато је: „Својим ученицима 

превео и местимице допунио свештеник Јован Живковић, парох крушедолски и привремени 

професор у богословији карловачкој“. У дну стране је податак да је литографију издао 

богослов IV године Стефан Поповић у Сремским Карловцима 1913/14. године, а  

одштампана је у  војној казниони у Петроварадину. Испод речи Литургика је ћирилични 

запис да је књигу Библиотеци Карловачке богословије поклонио Емилијан Чарнић. За 

разлику од другог идања, трећем недостаје садржај.2075  

Питање на које за сада немамо одговор је због чега је Живковићев превод остао само 

у литографској форми, с изузетком неколико одломака објављених у тадашњој црквеној 

периодици.2076 Јовановићево, „млађе“ издање је, међутим, штампано. Живковић је почео с 

преводом Лебедевљеве литургике највероватније првих година осме деценије XIX века. Ово 

поткрепљујемо коментаром приказа о преводу с руског на српски језик литургике 

Александра Рудакова, 1885. године. Непознати аутор помиње да је оцену о књизи написао 

____________________ 
2071 Исто, 84–149. 
2072 Исто, 150–245. 
2073 Исто, 245–303.  
2074  Литургика, својим ученицима израдио протопресв. Јован Живковић, професор у богословији. Издао: 

Станиша Михајловић, богослов IV године, Срем. Карловци, 1901, Професорска библотека богословије „Св. 

Арсеније“ бр. 1064/82.  
2075 Петръ Лебедевъ, Литургика – Наука о богослужењу православне цркве, литографија, Ц. И К. војне казнионе 

у Петроварадину, 1913–14, превео и местимично допунио свештеник Јован Живковић, парох крушедолски и 

привремени професор у Богословији карловачкој. Издао: Стефан Поповић, богослов IV године, Професорска 

библотека богословије „Св. Арсеније“ бр. 2858. 
2076 У Богословском гласнику 1903. г. објављен је из Живковићеве Литургике одломак „Црквено појање“, а 

1904. „Кратки преглед књижевности науке о богослужењу“. Видети: Јован Живковић, „Црквено појање“, 

Богословски гласник: часопис за православну богословску науку и црквени живот година 2 (1903):137–149; 310–

322; 386–398; Јован Живковић, „Кратки преглед књижевности науке о богослужењу“, Богословски гласник: 

часопис за православну богословску науку и црквени живот година 3 (1904): 345–353; 429–442. 



190 

пре него што је штампана Живковићева литургика и када још није била одобрена као 

уџбеник.2077 Од тада па до издања литографије из 1892. прошло је седам година. 

Који су били Живковићеви мотиви за превод литургике, можемо само да 

претпоставимо. Један од њих би свакако могао да буде недостатак адекватног уџбеника за 

Карловачко богословско училиште, јер је предавање литургике, као што смо већ показали, 

почело у реформисаној „новој“ богословији 1877/78. године. Такође, разлог би могао да буде 

и део припреме уџбеника за виши, факултетски ранг богословије, који ће касније уследити. 

Не искључујемо да је један од разлога могао бити и амбициозност младог пароха, да се овим 

преводилачким радом домогне професорске катедре и унапреди литургичку област која је 

била прилично запостављена. Ово је Живковићу на крају и пошло за руком. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

__________ 
2077 β. „Кратка настава о богослужењу православне цркве“, Истина бр. 2 (1885): 17. 



191 

Б. Штампане литургике за црквене школе 

 

а) Епíто , или краткаѧ сказанïѧ С еннагω Хра а, Ризъ егω и в не ъ совершае ыѧ Бжественныѧ Лïт ргἱи, 

со Ѻкрестност и еѧ чрезъ краткïѧ, Вопросы и ѿвѣты, Во употребленïе С еносл жителей Православныѧ Цркве 

восточныѧ Ка олическïѧ 

 

Епитом Дионисија Новаковића по свом времену настанка припада XVIII веку.2078 Ова 

„прва књига литургичке егзегезе“ 2079  на подручју Карловачке митрополије деценијама је 

представљала основну литературу2080 клирика и била једини приручник Срба из којег су 

могли, на разумљивом језику, да се упознају са смислом и значењем православне 

Литургије.2081 Главни задатак и циљ ове „мистагошке компилације“2082 био је разумевање 

богослужења и бољу од ове књиге свештенослужитељи тада нису имали.2083  

Протојереј-ставрофор проф. др Владимир Вукашиновић, који је у оквиру своје 

дисертације изучавао живот и богословље епископа будимског Дионисија Новаковића,2084 

показао је да су извори Епитома „предањски, светоотачки, но преломељени кроз кијевску 

богословску призму“. 2085  Премда је овај рукопис био „најпреписиванија књига у XVIII 

веку“,2086 у XIX је постао изузетно популаран2087 и више пута прештампаван. Код нас га је 

издао 1805. године новосадски књиговезац Дамјан Каулици.2088 Док му се код Срба после те 

године губи траг, Епитом је нашироко прихваћен у Грчкој, Румунији и Бугарској.2089 После 

два и по века, издање Епитома, заједно са теолошком анализом, приредио је Владимир 

Вукашиновић и штампао га 2007. године, у оквиру пројекта „Извори за историју српске 

теологије – Српска теологија XVIII века“.2090  

Из одломка Дионисијевог предговора којим се обратио читаоцима, најбоље видимо 

његову привреженост и љубав коју је имао према Литургији: 

 „(...) Возљубљени читаоче, овај Епитом или скраћено упутство о великим и заиста 

потребним стварима, благоизволи усрдно да примиш, читаш и памтиш. У њему ћеш наћи 

велику корист за своју душу, када сазнаш, кроз кратке поуке, шта је храм Божји и колика је 

__________ 
2078 Прво штампано издање Епитома изашло је у Венецији 1767. године. Видети: В. Вукашиновић, Барокна 

теологија, 161. 
2079  Жарко Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, у Лазар Чурчић – књигољуб и 

књигохранитељ зборник радова (Нови Сад, 2019), 85. 
2080 Исто, 85. 
2081 Исто, 85. 
2082 Вукашиновић, Српска барокна теологија, 180. 
2083 Исто, 161. 
2084 Видети опширније: Вукашиновић, Српска барокна теологија, 147–230.  
2085 Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, 85. 
2086 Лазар Чурчић показао је да је Епитом преписиван у Бачкој, Срему, Славонији, Далмацији и Банату. Видети: 

Вукашиновић, Српска барокна теологија, 181, 163–164. 
2087 Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, 90. 
2088  Дионисије Новаковић, Епитом или кратка објашњења о Светом храму, одеждама, божанственој 

Литургији која се служи у њему и њеном окружењу, кроз кратка питања и одговоре = Епíто , или краткаѧ 

сказанïѧ С еннаг  Хра а, Ризъ ег  и в не ъ совершае ыѧ Бжественныѧ Лïт ргἱи, со Ѻкрестност и еѧ чрезъ краткïѧ, Вопросы и 

ѿвѣты, Во употребленïе С еносл жителей Православныѧ Цркве восточныѧ Ка олическïѧ (Нови Сад: 1805). 
2089 Истражујући даљу судбину Епитома на просторима ових држава Жарко Војновић је према расположивим 

библиографским подацима утврдио да је Епитом у XIX веку, поред бечког издања 1803. године, на грчком 

језику прештампан у још 15 издања (Грчка и грчка острва), најмање једном у Венецији и Цариграду. На 

румунском језику, као превод са грчког, Епитом се појавио трипут и на бугарском језику једном. Видети 

опширније: Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, 84–97.  
2090  Дионисије Новаковић, Епитом или кратка објашњења о светом храму, одеждама, божанственој 

литургији која се служи у њему и њеном окружењу, кроз кратка питања и одговоре приредио Владимир 

Вукашиновић (Панчево: Х.Б. Вишњић, 2007). 



192 

велика сила и значај Свете Литургије, од које дрхте анђели, која се у њему служи. И не гледај 

ко, него шта саветује. Јер и бисер када купујеш, не гледаш на шкољку из које је настао, него 

на његов сјај и цену.“2091  

Епитом је састављен из два дела. Први део, „О божанском храму, светим сасудима и 

одеждама које се налазе у њему“, са 42 питања и одговора2092 и други део, „О божанственој 

Литургији“, у којем су 74 питања и одговора.2093  

Приређујући ново издање Епитома, отац Владимир Вукашиновић користио је 

компаративни метод, упоређујући сва питања и одговоре у њему са текстовима класичних 

отаца мистагога и богословском литературом из које је Новаковић учио богословље током 

школовања у Кијеву. 2094  У истраживању је процентуално изнео податке о Дионисијевом 

коришћењу Светих отаца мистагога приликом састављања Епитома. У првом делу 

најзаступљенији је Симеон Солунски (56,5%), потом Герман Цариградски (32,7%), Максим 

Исповедник (6,5%) и најмање Никола Кавасила (4,3%). У другом делу доминира Никола 

Кавасила (77,1%), а следе Герман Цариградски (15,7%) и Симеон Солунски (7,21%), док 

Максим Исповедник није коришћен.2095  

 

 

б) Новая Скрижаль или попoлнителное ωбясненïе ω  

     Церкви и Литɤргïи, ω всѣх службахь и утварехь церковныхь 

 

Нови Скрижал или допуњено тумачење о цркви и Литургији, о свим службама и 

црквеним утварима предложио је митрополит Стефан Стартимировић за изучавање обреда у 

клирикалним училиштима, према Плану о устројству православних клирикалних школа у 

Угарској од 20. маја 1820. године.2096 Помињу је и као једну од књига наставног предмета 

ритуалиа Стратимировићевог Плана.2097  Професор Никола Гавриловић Скрижал наводи у 

списку скрипата и уџбеника који су употребљавани у настави клирикалне школе у Вршцу.2098 

Аутор књиге је архиепископ нижњегородски Венијамин Румовски.2099 Колико је Скрижал 

био популаран у Русији, па и код Срба, казује нам податак да је до краја XIX века имао 

укупно 17 издања, 2100  а прво је објављено у Москви 1803. 2101  У српским библиотекама 

сачувано је мало примерака. Дванаесто издање налази се у Библиотеци Српске Патријаршије 

у Београду,2102  а петнаесто и шеснаесто у библиотеци Епархије бачке у Новом Саду.2103 

Последње издање, према наводу Лазара Мирковића, објављено је 1908. године. 2104  За 

__________ 
2091 Исто, 77. 
2092 Новаковић, Епитом, 79–86. 
2093 Исто, 87–108. 
2094 Исто, 79. 
2095 Исто, 108. 
2096 Planum introducendorum apud Greaci Ritus non Unitos in Hungaria Clericalium Institutorum, АСАНУК МПА 

7/1821. 
2097 Исто, АСАНУК МПА 7/1821. 
2098 Гавриловић, Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу, 111. 
2099 Венијамин Румовски је и преводилац Гоаровог Евхологија. Видети опширније: Георгије Флоровски, Путеви 

руског богословља (Подгорица: ЦИД 1997), 125. 
2100 Гавриловић, Карловачка богословија, 39. 
2101 Флоровски, Путеви руског богословља, 125. 
2102  Вениамин, Новая Скрижаль, или попoлнителное ωбясненïе ω Церкви и Литɤргïи, ω всѣх службахь и 

утварехь  церковныхь = Нови Скрижал или допуњено тумачење о цркви и Литургији, о свим службама и 

утварима црквеним (Санктпетербург: Издање корабљева и Сирјакова, 1859), БСП ПП II 2236. 
2103 Вениамин, Новая Скрижал или объясненіе о церкви о литургіи и о всехъ службахъ и утваряхъ церковных 

(Санктпетербург: 1884), Еп. бач. МШ 646; Вениамин, Новая Скрижаль или объясненіе о церкви о литургіи и о 

всехъ службахъ и утваряхъ церковныхъ (Санктпетербург: 1889), Еп. бач. МШ 01594. 
2104 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 39. 



193 

мистично тумачење богослужења коришћен је литургички материјал Германа Цариградског 

и Симеона Солунског.2105 

Скрижал је подељен на четири дела. Први део: црквена места и предмети; други део: 

јавно богослужење; трећи део: богослужбена лица и посебно чинови хиротонија и хиротесија 

и чин освећења антиминса и цркве, док четврти део обрађује приватно богослужење.2106 

 

в)  Исторiческое, Догматiческое и Таинственное Изясненiе на Лγтɤргiю 

Приручник Историјско, догматско и мистично тумачење божанствене литургије, 

руског литургичара Ивана Ивановича Дмитревског, као наставно средство за ритуалиу у 

клирикалним школама, митрополит карловачки Стефан Стратимировић такође је предложио 

у свом Плану. Наведено је четврто, московско издање, из 1807. године.2107 Премда План не 

помиње аутора, зна се да је књигу саставио Иван Дмитревски. Наводи је, такође, и Лазар 

Мирковић. Прво издање штампано је 1804, а последње 1897. године.2108 Литургичар Јован 

Живковић тврди да је по овој књизи литургика предавана у новој, реформисаној Карловачкој 

богословији 1875. године, када је наука о богослужењу постала посебан наставни предмет. О 

томе сведоче рукописи ученика богословије, од којих је један Живковић још као 

гимназијалац видео у манастиру Бођанима у Бачкој. Писао га је богослов Милисав, син проте 

сомборског, потоњег патријарха српског и митрополита карловачког Георгија 

Бранковића.2109 Нажалост, до сада нисмо успели да пронађемо ни један примерак ове књиге. 

За представљање садржаја послужили смо се дигиталним, исправљеним издањем из 1894. 

године, Московске епархије Руске Православне Цркве.2110  

Предговор књиге посвећен је жртви и жртвоприношењу, са светописамским 

сведочанствима о Евхаристији. 2111  У наставку, аутор је изложио основне појмове о 

Литургији, њеном установљењу и служењу у апостолско доба, другом и трећем веку и о 

настанку Василијеве, Златоустове и Литургије пређеосвећених Дарова.2112 Потом следи увод 

у божанствену Литургију, у оквиру којег су одељци о правилној припреми верних и 

свештенослужитеља за Литургију, о храму и његовим деловима, свештеним одеждама и 

сасудима. 2113  Остатак књиге посвећен је тумачењу Литургије и подељен је на три дела:  

Проскомидију,2114 Литургију оглашених2115 и Литургију верних.2116 

 

г) Сокровище христианское то есть толкованїе свѧт х Таинь, Свѧтогь хра а, Сосɣдωвь Церковн хь, и 

Божествене и Свѧ енне Лїтɣргие 

Књигом Ризница хришћанска то јест тумачење светих Тајни, сасуда црквених и 

Божанствене и свештене Литургије започео је списак литургичких дела Српске православ-

__________ 
2105 Исто, 39. 
2106 Исто, 39. 
2107 Иван Дмитриевски, Исторiческое, догматiческое и таинственное изясненiе на Лγтɤргiю = Историјско, 

догматско и мистично тумачење литургије (Москва, 1807), Planum introducendorum apud Greaci Ritus non 

Unitos in Hungaria Clericalium Institutorum (20. 5. 1820), АСАНУК МПА 1821/7. 
2108 Мирковић, Православна литургика ..., први општи део, 39. 
2109 Ј. Живковић, „Кратак преглед књижевности науке о богослужењу“, Богословски гласник година 3, (1904): 

439.                           
2110  Иван Дмитриевски, Историческое, догматическое и таинственное изьясненiе божественной литургiи 

(Москва, 1894), Электронная библиотека одинцовскаго благочиния, на http://www.ru/izyasnenie_liturgii/, 

(преузето: 28. 1. 2020). 
2111 Исто, 9–44. 
2112 Исто, 45–97. 
2113 Исто, 98–147. 
2114 Исто, 150–182. 
2115 Исто, 183–245. 
2116 Исто, 248–372. 

http://www.odinblago.ru/izyasnenie_liturgii/


194 

не цркве професор Лазар Мирковић.2117 Опширнија је од Епитома Дионисија Новаковића.2118 

Мирковић наводи да је књигу 1818. године у Краљевској универзитетској штампарији у 

Будиму штампао Јован Витковић.2119 Њен краћи извод штампан је, такође у Будиму, 1821.2120 

и 1824. године.2121 Намењена је, како пише у уводу, „свештенослужитељима и мирјанима“ 

који желе да буду „самоучени богослови и Хришћани православни“. 2122  Приређивач је 

Николај Булгар, a преводилац са грчког на словенски језик је непознат. Међутим, с обзиром 

на то да се извесни Лука Милованов помиње као преводилац многих богословских књига, за 

шта га је плаћао владика Дионисије, није искључено да је управо он превео и ово дело.2123 У 

преводима је консултован грчки и латински текст.2124  Рецензент венецијанског издања је 

митрополит будимски Дионисије Поповић (1791–1828),2125 испод чијег имена су још двојица 

пештанских пароха – Јован Теодоровић и Георгије Марго, као и будимски парох Јован 

Витковић. 2126  У овом „многоцјеном и душеспаситељном сокровишчу“, 2127  Булгар је 

обухватио радове 200 богословских писаца2128 међу којима су: Кирило Јерусалимски, Герман 

Цариградски, Николај Кавасила, Јован Златоусти, Григорије Ниски и други.  

Сокровишче садржи следећу литургичку грађу: 1. Тумачење Светих тајни,2129 2. Увод 

у свештену Литургију,2130 у оквиру којега су теме о свештеним одеждама,2131 сасудима2132 и 

цркви. 2133  У делу о Литургији 2134  растумачени су храм, 2135  олтар 2136  и чин Свете 

Литургије.2137 На крају књиге је азбучни попис термина са назнакама страница где се у књизи 

налазе одговори на питања.2138  

 

 

д) Кратко толкованѣ божественогъ храма и свıю у нѣму свештены судова и  

      одежда обичны послѣдованıя, божанствене литургıе и светы црковны таинства 

 

Карловачка митропoлија је у XIX веку добила још једно значајно али обимом мање 

литургичко дело, Кратко тумачење божанственог храма и у њему свих свештених сасуда и 

__________ 
2117 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 45. 
2118 Вељко Миросављевић, „Српске вероучевне књиге у Аустроугарској од 1690–1902. године“, Богословски 

гласник година 3 (1904): 464. 
2119 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 45. 
2120 Исто, 46. 
2121  Ризница хришћанска то јест тумачење светих Тајни, сасуда црквених и Божанствене и свептене 

Литургије = Сокровище христианское то есть толкованїе свѧтых Таинь, Свѧтогь хра а, Сосɣдωвь Церковныхь, и Божествене и 

Свѧщенне Лїтɣргие (Будим: 1824). 

2122 Сокровишче христианское..., XI. 
2123 Миросављевић, „Српске вероучевне књиге у Аустроугарској од 1690–1902. године“, 465. 
2124 Синдик, Гвозденовић Пајић и Мано Зиси, Опис рукописа и старих штампаних књига Библиотеке Српске 

православне епархије будимске у Сентандреји, 8. 
2125 Вуковић, Српски јерарси..., 168. 
2126 Сокровишче христианское, [II]. 

2127 Сокровишче христианское, [XI]. 
2128 Исто, [XI]. 
2129 Исто, 1–34. 
2130 Исто, 35–48. 
2131 Исто, 48–61. 
2132 Исто, 61–64. 
2133 Исто, 64–70. 
2134 Исто, 71–95. 
2135 Исто, 95–105. 
2136 Исто, 106–113. 
2137 Исто, 113–328. 
2138 Исто, 329–372. 

http://digital.bms.rs/ebiblioteka/publications/index/string:%D0%9E%D0%BF%D0%B8%D1%81+%D1%80%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81%D0%B0+%D0%B8+%D1%81%D1%82%D0%B0%D1%80%D0%B8%D1%85+%D1%88%D1%82%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%85+%D0%BA%D1%9A%D0%B8%D0%B3%D0%B0+%D0%91%D0%B8%D0%B1%D0%BB%D0%B8%D0%BE%D1%82%D0%B5%D0%BA%D0%B5+%D0%A1%D1%80%D0%BF%D1%81%D0%BA%D0%B5+%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BE%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%BD%D0%B5+%D0%B5%D0%BF%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B8%D1%98%D0%B5+%D0%B1%D1%83%D0%B4%D0%B8%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%B5+%D1%83+%D0%A1%D0%B5%D0%BD%D1%82%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%B5%D1%98%D0%B8/tags:publication
http://digital.bms.rs/ebiblioteka/publications/index/string:%D0%9E%D0%BF%D0%B8%D1%81+%D1%80%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81%D0%B0+%D0%B8+%D1%81%D1%82%D0%B0%D1%80%D0%B8%D1%85+%D1%88%D1%82%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%85+%D0%BA%D1%9A%D0%B8%D0%B3%D0%B0+%D0%91%D0%B8%D0%B1%D0%BB%D0%B8%D0%BE%D1%82%D0%B5%D0%BA%D0%B5+%D0%A1%D1%80%D0%BF%D1%81%D0%BA%D0%B5+%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BE%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%BD%D0%B5+%D0%B5%D0%BF%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B8%D1%98%D0%B5+%D0%B1%D1%83%D0%B4%D0%B8%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%B5+%D1%83+%D0%A1%D0%B5%D0%BD%D1%82%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%B5%D1%98%D0%B8/tags:publication


195 

одежди, обичних последовања, божанствене литургије и светих црквених тајни, аутора 

Калиника Пајсијевића о коме су подаци „оскудни и контрадикторни“. 2139  На насловној 

страни књиге писац истиче да је материјал сабрао „из разних црковних писаца на словенском 

језику“ и превео на српски језик.2140 Књига је објављена 1855. године у штампарији Данила 

Медаковића у Новом Саду. Писана је у катихетској форми питања и одговора. 

Литургичка грађа распоређена је на 80 страна у четири дела. Први садржи одреднице 

о божанственом храму, светим сасудима и одеждама, 2141  други о обичним црквеним 

молитвама,2142 трећи о божанственој Литургији2143 и четврти о Светим тајнама.2144 Садржај 

дела, с мањим изменама и допунама, експлицитно указује на то да је Пајсијевић плагирао 

Епитом Дионисија Новаковића. Истог мишљења је и Жарко Војновић који сматра да аутор, 

преводећи са бугарског језика „без изостављања и мењања“, преноси Новаковићев текст, али 

дa то у време када је Дионисије и његово дело заборављено, једноставно то није имао ко да 

препозна.2145 Као лична Пајсијевићева интервенција, новину представља додатак на крају, 

„једини део књиге на црквенословенском“ 2146  језику, литургијске химне „Херувика“ и 

„Достојно“, потом Символ вере, молитва пре Светог причешћа ,,Прими ме данас, Сине 

Божији, за причесника Тајне Вечере твоје“ и благодарствене молитве после причешћа.2147 

Калиникова књига била је очигледно популаран приручник и саставни део многих 

црквених и приватних библиотека, о чему нам сведочи списак од 2784 пренумеранта, међу 

којима се налазе Срби са простора не само Карловачке митрополије, него и шире. 2148 

Куповали су је епископи (новосадски Платон Атанацковић и ердељски Андреј Шагуна) 

свештеници, негде и читави протопрезвитерати, монаси и учитељи.2149  

 

 

ђ) Црквено богословие или Црквесловие 
 

Литургички приручник Црквено богословие или Црквесловие одштампан је у Београду 

1860. године на 272. стране.2150 Намењен је био ученицима виших разреда. Име писца није 

наведено. Међутим, Никола Вукићевић, 2151  архимандрит хаџи Теофило Стевановић 2152  и 

професор Ђоко Слијепчевић 2153  ауторство приписују архиепископу београдском и 

митрополиту српском Михаилу, с чијим благословом је и објављена.2154 Слијепчевић наводи 

__________ 
2139  Калиник Пајсијевић рођен је у Трнову у Бугарској 1813. г. Био је архимандрит манастира Св. Петке 

Изворске код Параћина. Бугарски извори га помињу под именом и презименом Калиник Паисиев и као 

настојатеља манастира Маглиж у Бугарској. Видети: Жарко Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог 

Епитома“, 94. 
2140 Калиник Пајсијевић, Кратко тумачење божанственог храма и у њему свих свештених сасуда и одежди, 

обичних последовања, божанствене литургије и светих црквених тајни = Кратко толкованѣ божественогъ 

храма и свiю у нѣму свештены судова и одежда, обичны последованiя, божествене литургıє и светы церковны 

таинства (Нови Сад, 1855). 
2141 Пајсијевић, Кратко толкованѣ божественогъ храма..., 1–16. 
2142 Исто, 17–21. 
2143 Исто, 22–55. 
2144 Исто, 56–74. 
2145 Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, 96. 
2146 Исто, 96. 
2147 Пајсијевић, Кратко толкованѣ божественогъ храма..., 75–80. 
2148 Исто, 81–147. 
2149 Војновић, „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“, 95. 
2150 Црквено богословие или црквесловие (Београд: 1860). 
2151 Никола Ђ. Вукићевић, Изясненiе свете литургiе (Сомбор: 1865), 120. 
2152 Стевановић, Познавање цркве или обредословље, предговор, I. 
2153 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 465. 
2154 Марко Павловић у раду „Митрополит Михаило као епископ шабачки“ наводи да је митрополитова жеља 

била да буде наставник богословије. Стога му је био циљ да пише уџбенике, а први међу њима је Црквено 

богословље, штампано 1860. г. Видети опширније: Марко Павловић, „Митрополит Михаило као епископ 



196 

да је митрополит, уочивши недостатак књига за богословске школе, а будући да се до тада 

искључиво учило на основу исписаних лекција, одлучио да се посвети писању. Осим 

Црквеног богословља написао је и Xерменевтику – тумачење Светог Писма. Многе школске 

књиге митрополит је лично прегледао и исправио. Као предлошци узимани су најбољи 

уџбеници руских духовних семинарија.2155  

Премда је штампан изван граница Карловачке митрополије, разлог што га помињемо 

је чињеница да је коришћен у Карловачкој богословији. Јован Живковић у чланку 

„Карловачка митрополија“ наводи да се литургика у Карловачкој митрополији предавала по 

тој књизи, додајући да је Црквено богословие „приступно широј публици“, не желећи да 

износи њена „по гдекоја самовољна тумачења“ и недостатке.2156 У прилог томе говори нам и 

податак да је на другом листу примерка литургике који нам је стајао на располагању утиснут 

елипсасти печат с натписом „Kњижница – Богословско училиште у Карловци“.2157 Према 

белешци на првом листу, књига је неко време била у власништву јеромонаха Герасима 

Гојковића.2158  

Уџбеник садржи уводни, први, други и трећи део. Уводни описује значај, корист и 

потребу богослужења, везу богослужења са другим богословским наукама, почетак 

хришћанског богослужења, карактер општег богослужења и значај науке о богослужењу.2159 

Први део говори о светим местима или храмовима са свим њиховим принадлежностима и 

подељен је на два поглавља. Прво поглавље посвећено је значају, изгледу и деловима цркве, 

олтару и предметима који се у њему налазе. Затим, светом престолу, жртвенику, крсту, 

иконама и простору који обухвата солеју и средину храма. Објашњена је и разлика између 

цркве и капеле. 2160  Друго поглавље бави се такође темама литургијског простора, 

богослужбеним књигама, богослужбеним одеждама и светим сасудима. 2161  Други део 

уџбеника садржи поглавља о свештеним лицима, богослужењу дневног круга, Светој 

Литургији, Светим тајнама и свештенодејствима, 2162  и трећи део – о свештеним 

временима.2163 

 

 

е) Црквено обредословље за ученике средњих школа 

 

У Краљевској српској државној штампарији у Београду, 1888. године одштампан је 

мали литургички приручник Црквено обредословље за ученике средњих школа, обима 65 

страна. 2164  Приредио га је архимандрит Фирмилијан Дражић. 2165  Друго и треће издање 

приређено је 1896.2166 и 1910. године на 84 стране.2167  

____________________ 

шабачки“, у Живот и дело митрополита Михаила (1826–1898), (Београд: Српска академија наука и уметности, 

научни скупови књига CXVIII, 2008), 50. 
2155 Слијепчевић, Историја Српске православне цркве II, 399. 
2156 Даниловац, „Карловачка богословија“, 14. 
2157 Црквено богословие или црквесловие, [2]. 
2158 Исто, [1]. 
2159 Исто, 1–5. 
2160 Исто, 6–29. 
2161 Исто, 30–53. 
2162 Исто, 54–169. 
2163 Исто, 170–272. 
2164 Фирмилијан Дражић, Црквено обредословље за ученике средњих школа (Београд: Краљевска српска државна 

штампарија, 1888). 
2165 Митрополит Фирмилијан Дражић био је један од најобразованијих српских богослова друге половине XIX 

века. Рођен је у Шапцу 1852. г. Завршио је београдску богословију, а високо теолошко образовање стекао је на 

Халки и у Атини. Као јеромонах служио је у Чикагу и Цариграду. Најпре је администрирао Скопском 

епархијом (1897) а потом је 1899. г. изабран за митрополита. Посвећен је тек 1902. и врло брзо после тога се 

упокојио (1903). Видети опширније: Вуковић, Српски јерарси..., 498. 
2166 Фирмилијан Дражић, Црквено обредословље за ученике средњих школа (Београд: 1896).  



197 

Српска манастирска штампарија у Сремским Карловцима издала је 1900. године 

књижевне радове архимандрита Фирмилијана Дражића, у оквиру којих је, као девета књига, 

објављено Црквено обредословље. Обима је 105 страна. Уџбеник је употребљаван у 

световним и духовним школама. Ово закључујемо на основу записа на првој страни о 

својини Драгутина Ђорђевића, ученика богословије „Св. Саве“ у Карловцима, 15. октобар 

1922. 2168  Приручник је, заправо, скраћено и прерађено издање Црквеног богословиа 

митрополита Михаила. На предложак је указао сâм аутор, напоменувши да те књиге више 

није било у продаји 1888/89. године. Да би се ђацима олакшало слушање предмета, 

Фирмилијану је Министарство просвете и црквених послова наредило да део литургичке 

грађе предвиђене наставним планом и програмом за трећи разред средњих школа, преузме, 

при том не мењајући ништа изузев правописа.2169  

Литургику је опширно и оштро, до увредљивости, критиковао Јован Вучковић, 

приговоривши аутору на лакомислено, површно и непажљиво писање књиге 2170  и да по 

обиму није за средње школе. Наводећи примере, указао је на њене недостатке, изостављене 

теме о јутрењу и вечерњу, другим пригодним службама, богослужбеним књигама и 

одеждама.2171 Према његовим речима, књига је препуна језикословних грешака,2172 по обиму 

није за средње школе2173 и „у њој све није написано паметно, логично и истинито“.2174  

Архимандрит Фирмилијан, у знатно мање оштром, полемичком тону, одговорио је 

аргументовано Вучковићу на критику, указујући на нетачност његових навода. 2175 

Позитивније мишљење о литургици дао је Главном просветном савету Момчило Иванић, 

професор Прве београдске гимназије. Указујући на одређене граматичке и стилске грешке, 

истакао је да је аутор књигу написао лаким и јасним стилом, што ће допринети да ученицима 

буде разумљивија2176 и да се може користити као школски уџбеник.2177  

Овај приручник подељен је на шест делова: I – Света места,2178 II – Свете ствари,2179 

III – Црквени чинови, 2180  IV – Свете службе, 2181  V – Празници 2182  и VI – Свештена 

времена.2183 

 

ж) Наука о богослужењу Православне цркве  

 

Наука о богослужењу Православне цркве руског професора Петра Лебедева 

одштампана је као уџбеник у два дела, у Београду, у штампарији „Просвета“ С. Хоровица, 

1898. године, с благословом архиепископа београдског и митрополита српског Инокентија.2184 

____________________ 
2167 Фирмилијан Дражић, Црквено обредословље за ученике средњих школа (Београд: 1910). 
2168 Књижевни радови изабраног скопљанског митрополита архимандрита Фирмилијана (Сремски Карловци: 1900). 
2169  Архимандрит Фирмилијан, „Господину проти Јовану Вучковићу професору богословије у Задру“,  

Хришћански весник свеска IX–X (1890): 612. 
2170 Јован Вучковић, „Црквено обредословље за ученике средњих школа, приредио архимандрит Фирмилијан 

професор богословије“, Хришћански весник свеска V–VI (1890): 389.   
2171 Исто, 390. 
2172 Исто, 392. 
2173 Исто, 390. 
2174 Исто, 393. 
2175 Архимандрит Фирмилијан, „Господину проти Јовану Вучковићу професору богословије у Задру“, 609–613. 
2176  Момчило Иванић, „Главном просветном савету“, Просветни гласник, служебни лист министарства 

просвете и црквених послова (1896): 76. 
2177 Исто, 78. 
2178 Дражић, Црквено обредословље, 3–19. 
2179 Исто, 20–27. 
2180 Исто, 28–32. 
2181 Исто, 33–69. 
2182 Исто, 70–96. 
2183 Исто, 97–105. 
2184 Петар Лебедев, Наука о богослужењу Православне цркве, део први, превео с руског језика Божидар Н. 

Јовановић (Београд: 1898). 



198 

Други преводилац Божидар Јовановић 2185  посветио је ово дело „неумрлој сени 

блаженопочившега митрополита српскога Михаила“. 2186  Оригинално руско издање књиге 

наградио је митрополит московски и коломенски Макарије, а српски превод наградио је 

Црквени фонд износом од 750 динара.2187 

Први део књиге има 152 стране, с додатком о богослужбеним одеждама. Уводни део 

посвећен је појму, циљу и вези литургике са другим богословским наукама, њеној подели, 

изворима и помоћним наукама, радовима из црквене археологије и науке о богослужењу.2188 

Први део, општа литургика, чини пет целина: I – Општи појмови о богослужењу православне 

цркве, 2189  II – Саставни делови хришћанског богослужења (Тајне, молитве, свете песме, 

читање Св. Писма, поуке),2190  III – Разне символичке радње на Богослужењу, 2191  IV – О 

свештеним предметима богослужења – свештена места или места богослужења православне 

цркве.2192 Потом следи посебно нумерисан одељак прештампаних делова из „Весника Српске 

Цркве“, без навођења године: о свештеним одеждама, сасудима и књигама2193 и V део – 

свештенослужитељи и црквенослужитељи.2194  

Други део књиге обима је 221 страна и обрађује различите облике црквеног 

богослужења. Састављен је из два одељка. Први одељак говори о дневном (вечерње и 

јутарње богослужење, Литургија), недељном и годишњем (празнично и богослужење у дане 

поста) кругу богослужења. 2195  Други одељак се бави посебним службама, које црква 

савршава у извесним приликама или на захтев појединих хришћана. У оквиру одељка налазе 

се Свете тајне, молитве и молебни: чин крунисања или венчања царева на царство, чин 

освећења храма, освећења воде, обред монашког пострига, опело и помени упокојених.2196 

Све битније разлике између превода са руског језика Литургике Јована Живковића и 

каснијег превода Божидара Јовановића најчешће су терминолошке природе и односе се на 

садржај и текст уџбеника. Ове разлике детаљно ћемо изложити ниже у табели, а на овом 

месту сматрамо неопходним да укажемо на следеће: 

Одељак о црквеном појању2197  у Живковићевом преводу неупоредиво је обимнији 

него код Јовановића, што је разумљиво ако се има у виду чињеница да се као професор 

богословије детаљно бавио том проблематиком. Посебно је проширио део који се односи на 

појање у руској2198  и српској2199  Православној Цркви. У оквиру друге главе приручника, 

Саставни делови хришћанског богослужења, пети одељак је насловљен Молитве,2200 што је 

__________ 
2185 Божидар Јовановић рођен је у Пожаревцу 5. фебруара 1866. Завршио је Београдску богословију (1885) а 

потом и реформисану Кијевску духовну академију (1890). Те године рукоположен је за свештеника и постављен 

најпре за наставника Прве београдске гимназије и Више женске школе, а касније и богословије „Свети Сава“, 

где је хонорарно предавао Свето писмо Старог и Новог завета. Бавио се превођењем на српски језик књига 

руских богословских аутора. Објавио је велики број чланака, приказа и превода у српској црквеној периодици. 

Његовим залагањем подигнуте су београдске цркве Лазарица на Булбудеру и црква Светог Ђорђа на Чукарици. 

Видети опширније: Владислав Пузовић, Руски путеви српског богословља, 126–127; Божа Јовановић, прота-

ставрофор, парох београдски и професор, у Гласник СПЦ број 14–15 (1934): 231–233. 
2186  П. Лебедев, Наука о богослужењу Православне цркве, део други, превео с руског језика Божидар Н. 

Јовановић (Београд: 1898), [IV]. 
2187 „Наука о богослужењу православне цркве од П. Лебедева“, Српски Сион година VIII, бр. 14 (1898): 220–221. 
2188 Лебедев, Наука о богослужењу Православне цркве, први део, 1–8. 
2189 Исто, 8–64. 
2190 Исто, 64–103 
2191 Исто, 103–113. 
2192 Исто, 113–152. 
2193 Исто, 1–29. 
2194 Исто, 30–32. 
2195 Лебедев, Наука о богослужењу Православне цркве, други део, 1–135. 
2196 Исто, 136–209. 
2197 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Јован Живковић, 180. 
2198 Исто, 210. 
2199 Исто, 215. 
2200 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Божидар Јовановић, 99. 



199 

очигледна грешка. Цео одељак обрађује хеортолошке теме и на том месту требало је, као у 

Живковићевом преводу, да пише Поуке. 2201  Део о црквеној архитектури Живковић је 

проширио темама: „Руско црквено неимарство“ 2202  и „Неимарство у Српској Цркви.“2203 

Обрадио је, такође, тему о сликарству у Српској Цркви. 2204  Одељак о богослужбеним 

књигама2205 знатно је опширније и прегледније написан него код Јовановића, код кога се ова 

проблематика налази на свега 14 страница. 2206  Јовановић први део књиге завршава 

поглављем о свештенослужитељима и црквенослужитељима,2207 а Живковић поглављем о 

богослужбеним књигама, којима је посветио чак 28 страница.2208 

Што се тиче другог дела књиге, према Живковићу насловљеног „Специјална 

литургика“, он је посвећен различитим облицима црквеног богослужења. Управо овде 

примећујемо највеће разлике у садржају текста, односно насловима појединих параграфа. У 

делу о Литургији оглашених, у Живковићев текст инкорпорирана је особеност архијерејске 

службе, односно тумачење уласка архијереја у олтар после Малог входа и кађења.2209 Ова 

особеност у Јовановићевом преводу одвојена је и стављена у фусноту.2210 Исти поступак 

спроведен је и у следећим случајевима: код прања руку архијереја за време Херувимске 

песме, 2211  код одговора на питање „Зашто архијереј после Великог входа осењује народ 

свећама?“, 2212  код повечерја у прва четири дана прве седмице Великог поста“ 2213  и код 

правила богослужења ако Велики Петак падне на Благовести. 2214  У напомени да у 

Православној Цркви, пре Свете тајне крштења, постоје посебне молитве, детаљно су 

растумачене: Молитва породиљи првог дана по рођењу детета, Молитва за знаменовање 

детета које добија име осмог дана о свом рођењу2215 и Молитва породиљи после четрдесет 

дана.2216 У фусноти издвојене су и напомене о малом освећењу храма2217 и свештеничком 

опелу над архијерејем.2218 

Озбиљнија материјална грешка начињена је у Јовановећом преводу, где су у садржају 

књиге Господњи празници: Божић, Сретење Господње, Богојављење, Преображење и 

Крстовдан, сврстани у велике покретне Господње празнике.2219 Међутим, у самом тексту је 

наслов исправан.2220 У другом одељку, о Светим тајнама, у Чину примања у Православну 

цркву, Живковић помиње калвине, немиропомазане Јермене и паписте, 2221  док Јовановић 

додаје и лутеране.2222 

Ради јаснијег увида у терминолошке и садржајне разлике обе литургике, дајемо њихов 

упоредни табеларни преглед. 

 

__________ 
2201 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Јован Живковић, 240. 
2202 Исто, 286. 
2203 Исто, 288. У напомени на дну листа навео је ауторе чија је дела користио, али не и сама дела. 
2204 Исто, 310. За ову тему Живковић је користио податке од Каница, Валтровића и Шафарика. 
2205 Исто, 333. 
2206 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Божидар Јовановић, 15–29. 
2207 Исто, 30. 
2208 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Јован Живковић, 333–361. 
2209 Исто, 393. 
2210 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Божидар Јовановић, 30. 
2211 Исто, 35. 
2212 Исто, 36. 
2213 Исто, 108–109. 
2214 Исто, 133. 
2215 Исто, 137. 
2216 Исто, 138. 
2217 Исто, 183–184. 
2218 Исто, 200. 
2219 Исто, 217. 
2220 Исто, 70. 
2221 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Јован Живковић, 523. 
2222 Лебедев, Литургика – Наука о богослужењу Православне цркве, превео Божидар Јовановић, 146. 



200 

Табела 6: Упоредни преглед превода литургика Јована Живковића (1892/93)  

и Божидара Јовановића (1898) 

ПРВИ ДЕО 

      Превод Јована Живковића 1892/93. 

 

      Превод Божидара Јовановића 1898. 

                           Увод                           Увод 

 

 Први део (Опћа Литургика) I Опћи појмови 

о богослужењу православне цркве 

Први део (Општа Литурђика) I Општи 

појмови о Богослужењу православне цркве 

Установљење старозаветног богослужења: 1. 

Исусом Христом  2. Апостолима 

Установа новозаветнога Богослужења: 1) И. 

Христос; 2) Апостоли: а) молитва; б) читање 

речи Божје; в) поуке; г) појање; д) тајне 

Место за богослужење и време за исто. Време Богослужења 

Значење старозаветнога приношења жртве Значај старозаветних жртава 

Подаци о богослужењу из времена апостолских 

мужева 

Подаци о Богослужењу из доба апостолских 

мужева, Климент Римски и Игњат Богоносац 

 Циљ православног друштвеног богослужења Циљ православног општег Богослужења 

Циљ приватног богослужења православне цркве Циљ посебнога Богослужења православне цркве 

II Саставни делови хришћанског бого-

служења 

II Саставни делови хришћанског бого-

служења 

                      Свете песме Свете песме 

а) Појање црквено у Русији б) Појање у српској 

православној цркви 

                   

                              Х 

         Читање св. писма Читање Св. Писма 

    Књиге које се употребљавају за читање Књиге из којих се чита на Богослужењу  

    Распоред читања из књига св. писма Распоред читања одељака из Св. Писма 

      Поуке    Молитве  

III Разне символич. радње, које се 

употребљавају при богослужењу 

III Разне символичке радње на Богослужењу 

Положај верних при богослужењу Положај хришћана на Богослужењу 

Благослов свештеника који служи Благослов свештенослужитељев 

Кађење Кађење или паљење тамјана 

IV Лица, која свршавају богослужење V Свештенослужитељи и црквенослужи-

тељи 

Свештенослужитељи. Црквено-служитељи. Свештенослужитељи: а) Епископи и круг 

њихових богослужбених радњи б) Презвитер и 

круг његова богослужбена рада в) Ђакон и круг 

његова богослужбена рада 

Црквенослужитељи: а) Ипођакони и њихове 

дужности у цркви б) Чтеци и појци в) 

Парамонари 

V О принадлежности богослужења 

православ. цркве. Свећена места или места 

за богослужења православ. цркве. 

IV О свештеним предметима Богослужења – 

Свештена места или места Богослужења 

православне цркве. 

 

О црквеној архитектури  Црквена архитектура 

а) Руско цркв. неимарство б) Неимарство у срп. 

цркви 

                            Х  

О св. сликама [иконографија] Свештени ликови 

Циљ употребљавања истих Појам о њима 

Св. крст. Распећа. св. иконе. Св. крст; Св. иконе 

Најважнији ликови и символи, који се налазе у 

катакомбама 

                             Х 



201 

Кратки подаци о хришћ. иконографији                               Х 

а) Руска иконографија. б) сликарство у срп. 

цркви 

                             Х 

О св. одеждама  Св. одежде  

                             Х  Појам о св. одеждама, Постанак св. одежада, 

Старина употребе нарочитих одежада на 

Богослужењу 

 Св. одежде које се употребљавају у православ. 

цркви 

 Св. одежде у православној цркви у садашње 

доба 

О св.  сасудима  Св. сасудови 

Св. сасуди и друге принадлежности, које се 

употребљавају при свршавању св. евхаристије  

Св. сасудови и други предмети који се 

употребљавају при вршењу тајне св. 

јевхаристије 

О богослужбеним књигама  Богослужбене књиге 

Појам о њима и опћа им подела  Појам о богослужбеним књигама 

А. Свештене богослужбене књиге  Подела богослужбених књига 

Од кад се употребљавају апостол и јеванђеље 

при богослужењу и време кад су подељени на 

зачала  

            

Преглед богослужбених књига 

Велики или следовни псалтир и историја му                               Х 

 Б. црквенослужбене књиге. Устав. Појам о 

њему и садржина му. Старина и историја му.  

                              

                              Х 

Служебник. Чиновник, Часослов. Октоих. 

Месечни или прости минеј. Општак. Празнични 

минеј. Триод. Ирмологија.  

              

                              Х                 

В. Богослужбене књиге, које се у посебним 

случајевима употребљавају.  

                              Х 

Нотне књиге                         Нотне књиге 

 

ДРУГИ ДЕО 

 Други део (специјална литургика). О разним 

облицима цркв. богослужења  

Други део (Различити облици црквенога  

Богослужења) 

Први одељак. О цркв. службама, које се стално 

у храму свршују 

Први одељак – Сталне црквене службе 

I Свакидашње богослужење  I Дневно Богослужење 

О вечерњем богослужењу Вечерње Богослужење 

Састав овога. Девети час Састав вечерњега Богослужења. Девети час. 

Садржина, циљ и порекло шестога часа 

Старина састава и распореда вечерња Старина чина вечерњега Богослужења 

О јутарњем богослужењу Јутарње Богослужење 

Постанак и циљ службе 1. часа Први час 

Постанак и циљ службе 3. 6. и 9. часа Трећи и шести час 

О литургији уопће Литурђија 

Постанак литургије, која се свршава у 

православној цркви 

Постанак литурђије 

Проскомидија 1) Проскомидија 

Материја нужна за тајну евхаристије 

Спремање св. агнеца 

Намена остале 4 просфоре 

Вештаство за вршење јевхаристије 

Приправљање св. агнеца 

(Овај садржај је инкорпориран у претходни 

текст) 

Литургија оглашених 2) Литурђија оглашених 

Појам о њој. Старина јој. Појам о литурђији оглашених 

                                Х  Садржина литурђије оглашених 



202 

Литургија верних 3) Литурђија верних 

Спремање верних за присуство при свршавању 

евхаристије 

Спремање хришћана да присуствују освећењу 

дарова 

Свршавање тајне евхаристије Освећење дарова 

Спремање верних за причешће Спремање хришћана за причешће 

Начин причешћивања свештенослужитеља и 

народа 

Причешћивање свештенослужилаца и  народа 

Одличке црте наше литургије од римске и 

протестантске 

Разлика православне литурђије од 

римокатоличке и протестантске 

II. О седмичном богослужењу II. Седмично Богослужење 

Зашто је први дан у седмици назван недељом и 

значење истога 

Недеља и њен значај 

Вечерње служење, јутрење и литургија у 

васкрсни дан 

Вечерње, јутрење и литурђија у недељу 

                              Х   Богослужење осталих седмичних дана 

III О годишњем богослужењу III Годишње Богослужење 

Појам о годишњим службама и подела њихова 

на празничне и постовне 

Годишње службе и њихова подела 

А. О празничном богослужењу А. Празнично Богослужење 

Особености вечерњег богослужења на празник. 

Мало вечерње. 

Карактерне црте вечерњега Богослужења у дане 

празника 

Вечерње на свеноћном бденију и разлике 

његове од свакидашњег вечерња 

Вечерње на бдењу и разлика његова од 

обичнога вечерња 

Велики господски непокретни празници Велики покретни Господњи празници2223  

Божић. Сретеније. Богојављење. Преображење. 

Крстовдан [Воздвиженије] 

Божић. Сретење Господње, Богојављење. 

Преображење. Крстов-дан. 

Непокретни празници богородичини Непокретни Богородичини празници 

Кад су постали? Њихово порекло 

Мала Госпојина Рођење Пресвете Богородице (Мала Госпођа) 

Ваведеније Ваведење 

Благовести Благовести 

Велика Госпојина Успење Божје Матере (Велика Госпођа) 

Покретни господски празници Покретни Господњи празници 

Цвети. Ускрс. Спасовдан. Духови. Улазак Господов у Јерусалим – Цвети. Ускрс. 

Вазнесење. Педесетница. 

Б. О богослужењу уз пост св. четрдесетнице  Б. Богослужење у дане поста 

I О постовима уопће I О посту уопште 

Појам о постовима уопће и о сваком на по се. 

Постанак поста. 

Појам о посту уопште и о сваком посту на по 

се. Постанак поста. а) Св. Четрдесетница б) 

Петров пост в)Успенски пост г) Божићњи пост 

Узрок зашто је пост установљен и трајање 

сваког појединог 

                            Х 

Узрок и старина установљења постова у среду и 

петак и кад је пост у ове дане разрешен 

             Пост у среду и петак 

Узрок и старина поста на крстовдан, 

усекованије и богојављење 

Пост на Крстов-дан. Пост на дан Усековање 

главе Пророка и Претече Крститеља Господња 

Јована. Пост уочи Богојављења 

Разлика поста од обичних дана Разлика поста од обичних дана 

    II Припреме за св. четрдесетницу     II Приправа за св. четрдесетницу 

Кад почиње старина те праксе Порекло приправних дана 

   III Свакидашње службе св. четрдесетнице III Дневне службе св. четрдесетнице 

__________ 
2223 Уместо Покретни празници у садржају су грешком наведени Непокретни празници, што није случај у 

тексту књиге.  



203 

 Како се свршује пређеосвећена оглашених и 

верних 

Општа садржина пређеосвећене литурђије 

IV Особите намене неких дана св. 

четрдесетнице 

IV Нарочити значај неких дана св. 

четрдесетнице 

Опћи појам                                     Х 

Субота прве недеље вел. поста Субота прве седмице 

Недеља православља Прва недеља великога поста или Недеља 

Православља 

V О богослужењу страсне недеље V Богослужење страсне седмице 

Опћи појам и садржина О Богослужењу страсне седмице уопште 

Богослужење у вел. понедељак, уторак, среду Посебна садржина Богослужења у дане страсне 

седмице. а) Велики Понедељник б) Велики 

Уторник в) Велика Среда 

Богослужење на вел. четвртак Богослужење на Велики Четвртак 

Богослужење на вел. петак Богослужење на Велики Петак 

Богослужење на вел. суботу Богослужење на Велику Суботу 

                    Други одељак  

о посебним службама, које црква свршава 

према појединим случајевима и потребама 

хришћана 

                Други одељак 

Посебне службе, које црква врши у извесним 

приликама или на захтев појединих 

хришћана 

Које су то службе?                                Х 

I О тајнама I Тајне 

Крштење 

Појам о крштењу 

Појам о оглашењу одраслих 

Оглашење и заклињање одраслих и деце 

Само крштење 

1. Тајна Крштења. Појам о крштењу. 

Оглашење које се врши над одраслима, 

Јудејима, мухамеданцима и незнабошцима. 

Оглашење и заклињање одраслих и младенаца. 

Чин св. крштења 

Миропомазање 

Појам о њему. Освећење мира. 

Кад је установљена ова тајна. 

Чин примања у православну цркву калвина, те 

немиропомазаних јермена и паписта 

2. Тајна миропомазања. Појам о њој. Освећење 

мира. Употреба освећенога мира у тајни. 

Порекло тајне миропомазања и начин вршења 

исте у старо доба. Чин примања у православље 

лутерана, калвинаца, јермена и паписта. 

Покајање. 

Појам о њему. Установљење и како се свршава.  

Значење епитимија.  

Исповест код првобитних хришћана. 

Како се путем покајања примају у цркву 

иноверници и одметници. 

Чин придружења расколника опросном 

молитвом. 

3. Тајна Кајања. Појам о тајни. Порекло тајне. 

Начин вршења тајне. Значај епитимије. 

Исповест и епитимија код првих хришћана. 

Судбина јавнога кајања. Примање иноверних 

хришћана и оних који су отпали у јудејство или 

мухамеданство. Чин присаједињења расколника 

с помоћу опроштајне молитве. 

Причешће 

Причешћивање болних. 

4. Тајна Причешћа. Чин причешћивања 

болесника. 

Свештенство 

Појам о тајни 

Посвећење епископа, презвитера и ђакона. 

Произвођење у црквенослужитељске дужности 

и на степен цркв. достојанственика 

 

5.  Тајна Свештенства.                    

Појам о тајни. Посвећење епископа. 

Рукоположење пресвитера. Начин ђаконског 

рукоположења. Произвођење 

црквенослужитеља и такођер и протођакона, 

протојереја, игумана и архимандрита 

 

Брак 

Појам о браку и установа истога 

Претходне радње за брак 

Други и трећи брак 

 6. Тајна брака 

Појам о тајни брака и порекло исте 

Претходне радње: а) Обручење б) Венчање 

Други и трећи брак 

Јелеосвећење 

Појам о њему. Кад је установљено. 

7. Тајна Јелеосвећења 

Појам о овој тајни 



204 

Број вршилаца тајне 

Свршавање тајне 

Порекло тајне јелеосвећења 

Број свештенослужилаца 

Обред тајне 

 

II О молитвословљима и молитвеним песмама 

за разне случајеве 

Појам о истима 

Молитвословља 

Молбена пјенија 

II Молитве и молбани у разним приликама 

 

Преглед тих молитава и молбана 

Начин вршења молитава 

Начин служења молбана 

 

Службе различне од молбених пјенија 

 

Преглед служаба, које се разликују од молбана 

1. Чин крунисања царева 

 

Потреба и значење ове свећене радње и кад је 

установљена 

    Крунисање. Миропомазање и причешћи-  

    вање 

1. Чин крунисања или венчање царева на 

царство 

Потреба и значај свештенорадње 

Порекло овога чина 

Миропомазање и причешће руских царева 

2. Чин освећења храмова 

    На чему почива 

    Чин освећења темеља 

    Спрема за освећење. Освећење. Крсни    

    опход. 

    Смисао речи: „Возмите врата књазіи   

    ваша“. 

    Старина освећења храмова 

2. Чин освећења храма 

 

 Чин освећења храма. 

 Припрема за освећење и само освећење  

  храма 

 Значај речи псалма: „возьмите врата князи   

  ваша“. 

  Порекло освећења храма 

3. Освећење воде 

 

    Значење обреда 

    Мало водоосвећење 

    Велико водоосвећење 

 3. Освећење воде 

 

     Чин малога освећења воде 

     Чин великога освећења воде 

 4. Обред пострижења у монаштво 

 

     Појам о монаштву. Степени истога. 

Искушеништво или малосхимништво 

Велико схимништво 

4. Обред монашкога пострига 

 

    Монаштво и његови степени. 

Обред пострига искушеника и малосхимника. 

Значај монашкога одела. 

Обред пострига великосхимничког. Облачење 

великосхимника. 

         5. а) Погреб умрлих 

Основи обреда хришћ. сарањивања 

Старина обреда сарањивања умрлих 

 

Различни начини сарањивања умрлих 

 

 

Значење символичких радњи при погребу 

       5. а) Сахрањивање мртвих 

Основ обреда хришћанскога сахрањивања 

Стари обред сахрањивања мртвих: 

а) Чин сахрањивања световњака 

б) Чин сахрањивања монаха 

в) Чин сахрањивања свештених лица 

г) Чин сахрањивања младенаца 

д) Чин сахрањивања у светлу недељу 

Значај символичких радњи на сахрањивању 

           б) Помињање умрлих 

На чему почива 

Дани које је црква наменила за помињање 

умрлих 

Панихиде 

Старина обреда помињања умрлих 

Диптихе или читуље у цркви 

       б) Помени мртвих 

Основ за помињање мртвих 

Дани у које црква помиње мртве 

Парастоси и порекло истих 

Порекло обреда спомињања мртвих 

Употреба диптиха или поменика у цркви 

 



205 

В. Штампане литургике за световне школе 

 

а) Изясненiе свете литургiе 

 

Литургички приручник Разјашњење свете литургије2224  Николе Ђ. Вукићевића2225 

настао је као синтеза чланака објављених у 18 наставака у „Школском листу“, о чијем 

трошку је и штампан, и ауторових превода преузетих из часописа „Духовна беседа“ 1864. 

године. 2226  Објављен је на 230 страна у штампарији Андрије Вагнера у Сомбору 1865. 

године. Друго, преправљено издање, 2227  објављено је у Панчеву 1876. године, у издању 

књижаре „Браће Јовановића“.2228  Наредбом високог српског народног школског сабора у 

Карловцима, бр. 80/1872, ова литургика постала је званичан школски уџбеник.2229 Приказ 

књиге објављен је у часопису „Нова школа“, с препоруком за читање „сваком богослову.2230 

Много касније, 1891. године, писао је о њој у „Српском Сиону“ панчевачки свештеник и 

катихета Лука Поповић. Сматрао ју је добром и одговарајућом за школу, навео је да има све 

што „сачињава праву материју литургике“, додајући да јој је подела добра, а „тумачење 

тајанственог смисла правилно и верно“.2231 Аутор је сматрао да су неки делови беспотребно 

опширно написани, на пример, Литургија у постапостолском периоду, док су поједине 

литургичке теме могле бити опширније обрађене. Озбиљан недостатак приручника је у томе 

што не садржи део о богослужбеним књигама, не помиње најважније црквене писце и српске 

светитеље. Поповић је предложио исправке у новом издању. 2232  Прелиставајући друго 

издање, објављено једанаест година касније (1876), примећујемо да Вукићевић добронамерне 

сугестије није прихватио. 

Литургика је употребљавана у настави Цетињске богословије. Овој богословији 

испоручено је тридесет примерака 2233  и исто толико Вукићевићеве Спомоћне књиге за 

разјашњавање црквеног појања што се у србским народним школама учи. Треће, скраћено и 

поправљено издање, штампано је у Панчеву 1877. године. 2234  Препоручена је 

свештенослужитељима и свима који желе детаљније разумевање Литургије, цркве и њеног 

богослужења.2235 Скраћена верзија књиге објављена је у Панчеву 1895. године.2236  

Структура обе књиге је идентична. Након уводног дела о тумачењу Свете Литургије,2237 

сажетог излагања Литургије у апостолско, послеапостолско време2238  и од периода када је 

Хришћанска црква однела победу над јудејством и незнабошцима,2239 аутор је обрадио теме о 

храму, олтару и све што се у њему налази.2240 Посебне одељке посветио је времену служења 

__________ 
2224 Никола Ђ. Вукићевић, Изясненiе свете литургiе (Сомбор: 1865). 
2225 Никола Вукићевић рођен је у Сомбору. Од најраније младости развио је љубав према Цркви којој је остао 

привржен до краја живота. Завршио је Карловачку гимназију. Студије философије окончао је на Краљевском 

угарском свеучилишту у Пешти. Радио је као професор Препарандије у Сомбору и управник сомборских 

основних школа до 1909. године. Видети опширније: Милан Степановић и Карла Селихар, Никола Ђ. Вукићевић 

(1830–1910) – животопис и библиографија (Сомбор: Педагошки факултет, 2010). 
2226 Степановић и Селихар, Никола Ђ. Вукићевић (1830–1910) – животопис и библиографија, 109. 
2227 Ово издање помиње Лазар Мирковић. Сравни: Мирковић, Православна литургика, први општи део, 46. 
2228 Никола Вукићевић, Изјашњење свете литургије: за српску младеж (Панчево: 1876). 
2229 Степановић и Селихар, Никола Ђ. Вукићевић (1830–1910) – животопис и библиографија, 109. 
2230 Исто, 109. 
2231 Лука Поповић, „Изјашњење св. литургије од Н. Ђ. Вукићевића“, Српски Сион година I, бр. 4 (1891): 60. 
2232 Исто, 60. 
2233 Степановић и Селихар, Никола Ђ. Вукићевић (1830–1910) – животопис и библиографија, 109. 
2234 Исто, 112. 
2235 Исто, 110. 
2236 Исто, 110. 
2237 Вукићевић, Изясненiе свете литургiе, 1–5. 
2238 Исто, 5–12. 
2239 Исто, 18. 
2240 Исто, 20–30. 



206 

Литургије, лицима који је служе, свештеним одеждама и сасудима.2241  Највећи део књиге 

посвећен је тумачењу Литургије 2242  и Литургији пpеђеосвећених Дарова. 2243  У додатку 

уџбеника Вукићевић тумачи чин свеноћног бденија, вечерњу и јутрење.2244 На више места 

навео је литургичке изворе и литературу, које је користио при састављању књиге.2245 Међу 

њима су: Нови Скрижал, други део (1857), Црквесловие митрополита Михаила (1860),2246 

Изјашњење литургије, трећи део, Алексеја Дмитријевског, 2247  Евхологион православно-

католичанске Цркве 2248  (Беч, 1861), 2249  Tумачење молитава на Пређеосвећеној Литургији 

(Школски лист, бр. 1, 1859) 2250  и Опширније тумачење великог славословља и његово 

довођење у везу са Символом вере и његова веза са осталим „катихетичним предметима“ 

(Школски лист, бр. 29, 1859).2251  

  

 б) Литургика или наука о богослужењу Свете Православне Цркве  

      за школску младеж 

 

Ову Литургику написао је 1885. године Никола Живковић,2252 свештеник и професор 

у Краљевској великој реалној гимназији у Раковцу. Објављена је на 102 стране у штампарији 

Карла Албрехта у Загребу. 2253  Благослов за школску употребу уџбеника дао је епископ 

горњокарловачки Теофан Живковић у Плашком, 13. јула 1885. године.2254  Писац је дело 

посветио карловачком грађанину Данилу Бањанину, „витезу Франц-Јосифова ордена, 

посједнику златног крста са круном за заслуге, добротвору и пријатељу књиге и младежи 

школске, који је ово дјело обилатом претплатом потпомогао“.2255  

 Друго издање аутор је, као митрополит зворничко-тузлански, објавио у Доњој Тузли 

1898. године.2256 Разлика у односу на прво издање је у томе што су из уводног дела наслови о 

богослужењу, хришћанском богослужењу и темељу хришћанског богослужења премештени 

на почетак другог дела под насловом „Службе Божије“.2257 Одељак о проскомидији садржи 

додатак „Припремање дарова“.2258 Сегмент о празничним данима у првом делу преименован 

је у „недјељни и празнични дани“,2259 а посебан део о Литургији пређеосвећених Дарова и 

__________ 
2241 Исто, 30–43. 
2242 Исто, 44–166. 
2243 Исто, 167–187. 
2244 Исто, 188–230. 
2245 „Изјашњење свете литургије од Н. Ђ. Вукићевића“, Нова школа бр. 1 (1876): 286. 
2246 Вукићевић, Изясненiе свете литургiе, 120. 
2247 Исто, 123.  
2248 Аутор Евхологиона, којега Вукићевић иначе не наводи, је Михаил Фјодорович Рејевски. Рођен је 1811. г. у 

Арзамасу, у свештеничкој породици. Завршио је Богословију и Духовну академију у Санкт Петербургу. Био је 

свештеник Руске Православне Цркве при Руској амбасади у Бечу, где је умро 2. маја. 1884. Видети опширније: 

Искра В. Чуркина „М. Ф. Рајевски и Југословени“, Историјски часопис књига XXXII (1986): 121; 130; 146.  
2249 Вукићевић, Изясненiе свете литургiе, 154. 
2250 Исто, 187. 
2251 Исто, 228. 
2252 Никола Живковић, у монаштву Григорије, рођен је 1839. у костајничком Срезу у селу Меминска. Завршио је 

Карловачку богословију, после чега је рукоположен и постављен за капелана своме биолошком оцу свештенику 

Григорију. Радио је као катихета, а образовање је усавршио положивши у Бечу испит за професора српског и 

немачког језика. Замонашио се након пензионисања, а за епископа зворничко-тузланског  посвећен је 1897. и на овом 

месту остао је до упокојења 1909. Сахрањен је у Карловцу. Видети опширније: Вуковић, Српски јерарси..., 142–143.     
2253 Никола Живковић, Литургика или Наука о богослужењу Свете православне цркве за школску младеж 

(Загреб: 1885). 
2254 Исто [II]. 
2255 Исто [IV]. 
2256 Григорије Живковић, Литургика или Наука о богослужењу Свете православне цркве: за школску младеж 

(Доња Тузла: 1898). 
2257 Исто, 26–28. 
2258 Исто, 46. 
2259 Исто, 71. 



207 

додатак о посту обједињени су у: „Пост и литургија пређеосвећена“. 2260  Литургика је 

коришћена у гимназијама у Раковцу, Новом Саду, Сремским Карловцима и многим српским 

учитељским школама.2261  

Њену структуру чине уводни, први и други део. Уводни део обухвата појам, потребу и 

поделу литургике.2262  Први део насловљен је „Спрема за свето богослужење“ (свештена 

лица, црква, црквени сасуди, богослужбене одежде и књиге),2263 а други, „Службе Божије“, 

подељен је на две целине. Прва обрађује „Опште црквене службе Божије“ (дневни круг 

богослужења и Литургија),2264 а друга „Посебне службе Божије“ у којој су и Свете тајне.2265 

Додатак књиге садржи напомене о чину опела.2266 

Приказ о том приручнику написао је 1885. године Јован Вучковић, у задарском листу за 

богословску науку и пастирску практику – „Истина“.2267 Поред указивања на њене недостатке и 

бројне граматичке грешке, Вучковић је истакао пишчев “лак и занимљив“ начин казивања и 

логичан ток мисли, 2268  изражавајући наду да ће недостаци бити отклоњени. 2269  На основу 

Главног просветног савета, своје мишљење о књизи дали су професори Београдске богословије 

Јеврем Илић и протосинђел Фирмилијан, који нису пристали на њено штампање. Међутим, 

занимљиво је да су је за средње школе препоручили карловачки митрополит Герман Анђелић и 

епископ горњокарловачки Теофан Живковић.2270 Фирмилијан је за литургику написао „да није 

лоша, али није ни за наше средње школе“.2271 Његови приговори односе се на хеортолошки део, 

где је аутор само укратко поменуо црквене празнике, без историјског осврта. Сматрао је, такође, 

да је о Светим тајнама Живковић писао непотребно опширно, будући да се та проблематика 

изучава у оквиру катихизиса. Указивао је на „јужњачи говор“ у литургици, односно на 

неразумљиве речи које ученицима отежавају учење. 2272  Јеврем Илић скренуо је пажњу на 

чињеницу да се у књизи налазе црквени празници које у Србији народ не слави: Св. мајка 

Ангелина, Св. Јоаким и Ана, Св. Симеон Богопримац и други. С друге стране, у каталог 

празника нису унети „Константин и Јелена, Св. Аранђео, Св. Стеван и Св. Андрија“. Уз то, 

недостају грађански празници, односно народна обичајна светковања. Аутору је приговорено 

што је у оквиру једнодневних постова изоставио оба Крстовдана и Јованово Усековање, не 

помињући ни трапаве седмице.2273 Указао је на понављање и неуједначеност одређених делова 

књиге, на непотпун превод молитава на српски језик, од којих су неке остале на 

црквенословенском језику. И поред подједнаке важности, велика јектенија објашњена је до 

детаља, док сугуба није. Приговори се односе и на стил писања, затим некњижевни, јужњачки 

језик и бројне штампарске грешке, због чега је Јеврем Илић предложио њену прераду.2274 Овај 

Живковићев литургички приручник, као што смо писали напред, био је готово читаву деценију 

предмет језичких критика филолога Јована Живановића. 

__________ 
2260 Исто, 75. 
2261 Исто, 143.     
2262 Исто, 1–5. 
2263 Исто, 5–27. 
2264 Исто, 29–78 
2265 Исто, 79–99. 
2266 Исто, 100–102. 
2267 Премда је текст потписан иницијалима, тврдњу о ауторству поткрепљујемо са неколико чињеница. У време 

писања текста Јован Вучковић радио је као професор литургике у клирикалном училишту у Задру и био је 

најпозванији за коментарисање литургичких књига. Такође, уређивао је часопис „Истина“, где је чланак и 

објављен и који је језички и синтаксички сличан другим његовим коментарима ове врсте.    
2268 Ј. В., „Литургика или Наука о богослужењу свете православне цркве за школску младеж израдио Никола Гр. 

Живковић“, Истина бр. 5 (1885): 81. 
2269 Исто, 83. 
2270 Јеврем Илић, „Главном Просветном Савету“, 183. 
2271 Протосинђел Фирмилијан, „Главном Просветном Савету“, Просветни гласник свеска 5 (1888): 184.  
2272 Исто, 184. 
2273 Исто, 183. 
2274 Исто, 184. 



208 

в) Кратка настава о богослужењу православне цркве 

Кратка настава о богослужењу православне цркве Александра Рудакова штампана је 

у Бечу 1885. године. 2275  Превео ју је с руског језика протођакон Хрисант Гркинић, 2276 

катихета гимназије у Задру. Као предложак користио је 16. издање Литургике штампане у 

Петрограду 1881. године.2277 Обима је 120 страна. Подељена је на два дела: први – Настава о 

Богослужењу хришћанске Православне Цркве и други – О опћем Богослужењу Православне 

Цркве. Први део говори о храму, свештенослужитељима и црквенослужитељима и обредима 

који се највише употребљавају при богослужењу.2278 Други део обрађује теме о васкрсном и 

празничном богослужењу, даје основне назнаке о Литургији Светог Василија Великог, 

богослужењима у данима строгог поста, поретку Литургије пређеосвећених Дарова, 

свеноћном бденију, затим о Литургији Светог Јована Златоустог и на крају о Светим 

тајнама.2279 

Приказ о књизи објавио је анонимни аутор потписан грчким инцијалом „β“, исте 

године у богословском листу „Истина“, у два наставка. Штампање књиге оцењено је као 

„врло важан догађај за нашу цркву“.2280 Уџбеник је финансирала бечка влада, а одобрило 

„Високо ц. кр. Министарство (...) за учевник у заводима са српско-хрватским наставним 

језиком“. 2281  Будући да Црква у Угарској није имала одговарајући литургички уџбеник, 

очекивало се да загребачка и пештанска влада одобре књигу за средње заводе.2282 Писац 

приказа сматрао је да је превод пре штампања најпре требало да прегледа литургичар, те да 

чињеница да је уџбеник прихваћен у Русији не значи истовремено да је прихватљив за 

Србе.2283  

У приказу је приговорено аутору што у књизи наводи да се „при катедралним 

саборима на сред цркве“ стваља још архијерејски амвон, што није пракса код Срба. Затим, 

није тачно да су престоли у српским црквама већином дрвени, него су зидани, као што ни 

дискос нема постоље.2284 Такође је истакнуто да објашњење о Србљаку, којег Руси немају, 

заслужује да буде поменуто више него само у фусноти.2285 У критици литургике поменуто је 

да се сваком стиху псалма „Блажен муж...“, не придодаје трократно алилуја. У српској Цркви 

се на вечерњи никад не пева псалам „Благослови душе моја Господа“. Такође, пре читања 

Апостола, певница не пева три пута прокимен. Нема смисла певати Символ вере и Молитву 

Господњу.2286 Аутор текста такође је приговорио да се у књизи помиње патријаршка власт у 

Русији, а не помиње се српска црквена власт и анатемисање непријатеља православља у 

Недељу православља. Мишљења је, такође, да би „Дан васкрсни“, требало заменити речју 

„недеља“. Приметио је да се у књизи не помињу обреди карактеристични за српску Цркву, 

као што су: крсно име, крсно кољиво и резање славског колача.2287 

Суштински, уџбеник је неприлагођен српској богослужбеној пракси и има велики број 

посрбљених руских речи.2288 Превод је, по ауторовом мишљењу, могао бити много бољи.2289 

__________ 
2275 Александар Рудаков, Кратка настава о богослужењу православне цркве превео Хрисант Гркинић (Беч: 

1885), у Српска библиографија, књиге 1868–1944. књига 16. Београд: Народна библиотека Србије, 2004, 53. 
2276 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 46. 
2277 β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве. Превео Хр. Гркинић“, Истина бр. 2 (1885): 17. 
2278 Рудаков, Кратка настава о богослужењу православне цркве, 3–26. 
2279 Исто, 26–116. 
2280 β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве“, 17. 
2281 Исто, 17. 
2282 Исто, 17. 
2283 Исто, 18. 
2284 Исто, 32. 
2285 Рудаков, Кратка настава о богослужењу православне цркве, 21. 
2286 β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве“, 32–33. 
2287 Исто, 33. 
2288 Исто, 33. 
2289 β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве“, 34. 



209 

Додаје и коментар да је „брат Рус (...) све добро написао и увијек мислио (...) на своју дјецу, 

но брат Србин заборавио је на своју.“ Похваљена је једино преводиочева добра воља и жеља 

да преведе Рудаковљеву литургику.2290  

Исти приручник, само под другачијим насловом: Наука о богослужењу хришћанске 

Православне цркве, с руског језика превео је и Божидар Јовановић. Он је мањег обима (80 

страна) и одштампан је у Београду 1892. године.2291 Лазар Мирковић грешком помиње 1890. 

као годину издања.2292 Друго, поправљено београдско издање на 95 страна, изашло је из 

штампе 1893. године. Намењено је било ученицима трећег разреда гимназије и реалке.2293 

Мишљење о овом приручнику Главном просветном савету дао је 12. јануара 1895. године 

Драган Поповић, предавач у Првој београдској гимназији. Наводећи њене недостатке, 

сматрао је да уџбеник није за школе, што је Савет прихватио. 2294  Преправљено издање 

одштампано је 1920. године у издању књижарнице „Геце Кона“ у Београду, на 63 стране.2295 

Суштински гледајући, разлике између ова два превода су терминолошког и садржајног 

карактера. Измењени су поједини наслови рубрика у приручнику, које је Јовановић 

прилагодио млађим читаоцима. Гркинићево „Показивање св. дарова којима се причешћују 

свјетовна лица“,2296 Јовановић је заменио синтагмом „Причешћивање мирјана“.2297 Називи 

празника потпуно су измењени. Уместо Рођења Христовог, Крштења Господњег, Уласка 

Господњег у Јерусалим, Пасхе, Педесетнице и Подигнућа Крста Господњег,2298 Јовановић 

наводи у народу уобичајене и чешће употребљаване изразе за празнике: Божић, Богојавање, 

Цвети, Васкрс, Духови, Крстовдан. 2299  Интересантно је да су оба аутора пропустили да 

наведу празник Христовог Вазнесења! Јовановићев приручник садржајно је краћи, јер је он 

сматрао сувишним делове о Светим тајнама, опелу, водосвећењу и панихиди на крају,2300 као 

и илустрације о богослужбеним одеждама и сасудима. Избачени су, такође, сви грчки 

термини и мањи број Гркинићевих напомена у фуснотама. 

Литургика је подељена на два дела: „Настава о богослужењу хришћанске 

Православне Цркве“ и „О општем богослужењу Православне Цркве“. Први део садржи: 

појам и постање богослужења, одреднице о храму, свештенослужитељима и 

црквенослужитељима, свештеним предметима и обредима који се највише употребљају на 

богослужењу. 2301  Други део обрађује теме дневног, седмичног и годишњег круга 

богослужења,2302 тумачи свеноћно бдење,2303 све три Литургије,2304 седам Светих тајни,2305 

закључно са опелом, панихидом и водоосвећењем.2306 

__________ 
2290 Исто, 35. 
2291 Александар Рудаков, Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве, превео Божидар Н. Јовановић 

(Београд: 1892), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 16 (Београд: Народна библиотека Србије, 

2004), 53. 
2292 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 46. 
2293Александар Рудаков, Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве, превео Божидар Н. Јовановић 

(Београд: Смиљево, 1893), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 16 (Београд: Народна библиотека 

Србије, 2004), 53. 
2294 Поповић, „Просветном савету“, 146. 
2295 Александар Рудаков, Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве, прев. Божидар Н. Јовановић 

(Београд: Издавачка књижарница Геце Кона, 1920), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 16 

(Београд: Народна библиотека Србије, 2004), 53. 
2296 β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве“, 67. 
2297 Рудаков, Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве, прев. Божидар Н. Јовановић, 74. 
2298 Рудаков, Кратка настава о богослужењу православне цркве, прев. Хрисант Гркинић, 70–75. 
2299 Рудаков, Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве, прев. Божидар Н. Јовановић, 77–83. 
2300 Рудаков, Кратка настава о богослужењу православне цркве, прев. Хрисант Гркинић, 96–116. 
2301 Исто, 3–25. 
2302 Исто, 26–32. 
2303 Исто, 33–48. 
2304 Исто, 49–89. 
2305 Исто, 90–108. 
2306 Исто, 109–116. 



210 

г) Литургика за српске школе и народ 

 

Литургика за српске школе и народ Николе Беговића2307 одштампана је у Краљевској 

државној штампарији у Београду 1885. године. 2308  Објављена је с благословом 

горњокарловачког епископа Теофана Живковића. Владика је 24. јануара у Плашком написао 

да је дело прочитао и да у њему није нашао ништа што би било у супротности с 

православном вероисповешћу и православним вероучењем. 2309  По решењу Архијерејског 

сабора књига је награђена из фонда блаженопочившег епископа ужичког Јанићија 2310 

(Јоаникија). Ово богословско дело је „компендијум најчешћих богослужбених текстова са 

тумачењима који су сакупљени за полазнике светих богослужења“. 2311  У предговору 

уџбенику, као разлог због којег је написао књигу аутор наводи школску наредбу Народног 

сабора 1872. године, којом је литургика прописана као наставни предмет и као доказ „да ова 

наука живи у народу нашем“.2312 Беговић истиче да је његово дело „лабудова песма“, након 

што је у литургичку науку уложио много година труда и рада.2313 Наменио ју је српским 

школама и народу, у нади да се много тога поправи што је искривљено и пошло путем 

сујеверја.2314 Према Беговићевим речима, литургиком је желео да покаже, поред тога што 

имамо „сродне књиге“, као на пример руске, које јесу корисне, да „је српска мисао по нас 

пресудна“.2315  

Књига је обима 159 страна и подељена је на пет делова: о светим местима2316  и 

службама, 2317  светом времену, 2318  црквеним књигама 2319  и уређењу цркве. 2320  На крају 

уџбеника је додатак, речник црквених речи, са значењем и преводом на српски језик.2321 

Особеност овог приручника су напомене дате у дну странице којима је аутор желео 

додатно да разјасни поједине термине, обичаје и богослужбену праксу других цркава.  

 

 

д)  Литургика за православне ученике основних школа 

 

Литургику за православне ученике основних школа Ђоке Милића 2322  одобрио је 

Архијерејски Синод у Сремским Карловцима,2323 а одштампана је у Српској манастирској 

__________ 
2307  Никола Беговић рођен је 1821. г. у Беговићима у Хрватској. Школовао се у Костајници, Суњи и 

клирикалном училишту у Плашком. Од 1845. г. био је парох у Петрињи где је радио као катихета, доприносећи 

томе да немачки језик буде одстрањен из верске наставе и замењен српским језиком. Службовао је у Перни и 

Карловцу. Бавио се богословским и књижевним радом. Манојло Грбић критикује Николу Беговића што је, по 

његовом мишљењу, оклеветао владику Лукијана Мушицког оптуживши га да је наредио православнима 

празновање угарског краља Св. Стевана. Такође му је замерио што се политички додворавао Бечу и служио 

парастосе за римокатолике (што је сматрано недопустивим скандалом у Православној Цркви). Никола Беговић 

је преминуо 1895. г. у Карловцу. Видети подробније: Радован Пилиповић, „Прота Никола Беговић – српски 

полихистор“ Православље, новине Српске Патријаршије број 1037 (2010): 32–33; Грбић, Карловачко 

владичанство III, 41–44. 
2308 Никола Беговић, Литургика: за српске школе и народ (Београд, 1885). 
2309 Исто, [II]. 
2310 Исто, [I]. 
2311 Пилиповић, „Прота Никола Беговић – српски полихистор“, 32–33. 
2312 Беговић, предговор аутора, [VI]. 
2313 Исто, [V]. 
2314 Исто, [VI]. 
2315 Исто, [X]. 
2316 Исто, 4–50. 
2317 Исто, 50–127. 
2318 Исто, 127–143. 
2319 Исто, 143–149. 
2320 Исто, 150–154. 
2321 Исто, 155–159. 



211 

штампарији у Сремским Карловцима 1899. године и најмањег је обима, свега 48 страна.2324 

Била је изузетно популарна и имала чак осам издања. Лазар Мирковић помиње друго издање 

из 1902. године,2325 које је одштампано у Сремским Карловцима у Српској манастирској 

штампарији. 2326  Треће је штампано 1907, 2327  четврто 1913, 2328  пето је изашло у издању 

Учитељског деоничког друштва „Натошевић“ без навођења године, 2329  шесто 1926. 2330  и 

седмо, поправљено издање – 1932. године2331 

О другом издању литургике објављен је у „Богословском гласнику“ приказ Душана 

Отлакана из Малих Радинаца. Он је навео одређене недостатке уџбеника које је сматрао 

непотребним и оптерећујућим за школску децу. Такође, сматрао је да је литургичку грађу 

требало другачије распоредити.2332 Надајући се да ће ново издање бити исправљено, Отлакан 

је сматрао да би аутору литургике у том циљу могла добро да послуже преведена Гогољева 

Размишљања о божанственој литургији.2333  

Уџбеник садржи одреднице о храму, свештенослужитељима, црквеном прибору, 

сасудима и утварима, свештеним одеждама и црквеним књигама. 2334  Следи објашњење 

вечерње и јутрења, Златоустове и Пређеосвећене Литургије и свештених времена. Особеност 

овог уџбеника је да садржи део о Србима светитељима и свечарству.2335 

 

    

ђ) Наука о богослужењу Православне Цркве – православна литургика  

    за ученике средњих школа 

 

Писац Науке о богослужењу Православне Цркве или Православне литургике за 

ученике средњих школа 2336  је свештеник Александар Живановић. 2337  Рукопис литургике 

____________________ 
2322 Ђока Милић рођен је 1852. г. у Новом Саду, где је и преминуо 1931. Био је учитељ у Вршцу и Новом Саду у 

Николајевској школи. Радове је објављивао у педагошким и политичким листовима. Поред Литургике (1889) 

написао је и Буквар за српске православне вероисповедне народне школе (1910). Видети: „Милић Ђорђе Ђока“, 

у: Енциклопедија Новог Сада књига 15, Мил-Боб (Нови Сад: Новосадски клуб, Прометеј, 2000), 87. 
2323 Приручник је одобрен под бројем М 175/син. 25 ех 1899. 
2324 Ђока Милић, Литургика: за православне ученике основних школа (Сремски Карловци: Српска манастирска 

штампарија, 1899), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10 (Београд: Народна библиотека Србије, 

1994), 374. 
2325 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 47. 
2326 Ђока Милић, Литургика: за православне ученике основних школа (Сремски Карловци: Српска манастирска 

штампарија, 1902), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10, 374. 
2327 Ђока Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Нови Сад: Издање Књижарнице Милована 

Ивковића, 1907), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10 (Београд: Народна библиотека Србије, 

1994), 374. 
2328 Ђока Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Нови Сад: Издање Књижарнице Милована 

Ивковића, 1913), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10 (Београд: Народна библиотека Србије, 

1994), 374. 
2329 Ђока Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Нови Сад: Издање Учитељског деоничког 

друштва „Натошевић“), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10 (Београд: Народна библиотека 

Србије, 1994), 374. 
2330  Ђока Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Нови Сад: Учит. ком. друштва 

„Натошевић“, 1926), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 10, 374. 
2331 Ђока Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Нови Сад: „Натошевић“, 1932), у Српска 

библиографија, књиге 1868–1944 књига 10, 374. 
2332 Душан Отлакан, „Књижевност“, Богословски гласник година I (1902): 425. 
2333 Исто, 426. 
2334  Милић, Литургика за православне ученике основних школа (Сремски Карловци: Српска манастирска 

штампарија, 1899), 5–15. 
2335 Исто, 16–53. 
2336 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Сремски Карловци: 1900), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20, 388. 
2337 Александар Живановић рођен је у Тителу 1871. г. Гимназију је завршио у Новом Саду, а богословију у 

Сремским Карловцима. Радио је као професор – катихета средњих школа у Осијеку. Бавио се превођењем и 



212 

достављен је Управи богословског училишта у Карловцима 17/29. октобра 1895. године с 

циљем да га прегледа „професор стручњак.“ У прилогу материјала налазио се списак извора 

који су писцу послужили као „помоћно средство“, али је он, нажалост, изгубљен.2338 Епископ 

будимски, потоњи патријарх српски, Лукијан Богдановић, био је председник анкетне 

комисије за састављање вероучевних књига за ученике основних и средњих школа у 

Карловачкој митрополији. На анкети коју је сазвао 19/31. јануара 1899. у патријаршијској 

резиденцији, између осталог, саопштио је да се литургика налази на супер ревизији уместо 

литургике тузланског митрополита Григорија Живковића „коју исту није вољан био 

исправити према односним примедбама“.2339 Уџбеник је „за средње заводе“ одобрио Свети 

архијерејски синод Митрополије карловачке одлуком од 29. марта/10. априла 1899. године, 

бр. М 175/син. 25.2340 Прво издање, на 115 страна, одштампано је у Српској манастирској 

штампарији у Сремским Карловцима 1900. године. Након тога изашло је још седам издања 

ове литургике: у Загребу 1908.2341 и Осијеку 1917,2342 1923,2343 1930,2344 1833,2345 1936.2346 и 

1939. године.2347 

Литургичка грађа у првом издању распоређена је на уводни, први и други део. Уводни 

део садржи предмет, изворе и поделу литургике.2348 Први, општи део литургике обухвата 

богослужење Православне Цркве, свештена места, свештена лица, црквене сасуде, одежде и 

богослужбене књиге и главније свештене радње при молитви и богослужењу. 2349  Други, 

посебни део, обрађује теме општег или јавног богослужења Православне Цркве (дневни, 

седмични и годишњи богослужбени круг) и посебног богослужења у које спадају Свете 

тајне, опело и разна друга молитвословља.2350 

 

 

____________________ 

писао стручне књижевне радове из религијске философије, педагогије и методике. Преминуо је у Осијеку 1936. 

године. Видети опширније: Милош Антонић, „60 година од смрти Александра Живановића (1871–1936)“, у 

Пчелар бр.1 (2007): 15. 
2338 Молба Александра Живановића Одјелу за богоштовље и наставу краљевске земаљске владе за штампање 

књиге „Наука о богослужењу православне цркве“, АСАНУК МПА 665/1895. 
2339 „Анкета“, Српски Сион година IX, бр. 3 (1899): 47. 
2340 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Сремски Карловци: 1900), II. 
2341 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Загреб: 1908), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 388. 
2342 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1917), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 388. 
2343 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1923), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994),  388. 
2344 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1930), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 388. 
2345 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1933), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 388. 
2346 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1936), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 388. 
2347 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Осијек: 1939), у Српска библиографија, књиге 1868–1944 књига 20 (Београд: Народна 

библиотека Србије, 1994), 389. 
2348 Александар Живановић, Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна литургика: за ученике 

средњих школа (Сремки Карловци: 1900), 1–2. 
2349 Исто, 3–45. 
2350 Исто, 46–115. 



213 

Г. Остала литургичка издања 

 

а) Писма о служби Божијој у Православној Цркви 

 

У штампарији др Данила Медаковића у Новом Саду 1854. године одштампана је 

популарна литургичка књига Писма о служби Божијој у Православној Цркви2351 Андрије 

Николајевича Муравјова.2352 Дело је с руског језика превео Ђура Даничић, а прво издање 

појавило се 1836. године.2353 По свему судећи, популарност овог занимљивог литургичког 

штива била је велика током XIX века и руским „православним душама животворна 

храна“.2354 У временском раздобљу од 1836–1844. године пет пута је штампана у царској 

штампарији у Петербургу.2355 Преводилац у предговору наглашава да у књизи „ништа нема 

што би православној вери нашој могло бити противно“, а гарант православности је управо 

Русија, односно место њеног штампања, Петербург.2356  

Лазар Мирковић је књигу „Писма“ оценио као ненаучну, али написану једноставним и 

разумљивим стилом.2357 Двадесет и осам писама у форми беседа распоређено је у четири 

књиге: Литургија и свеноћница,2358 Часни пост и Васкрсење,2359 Свете тајне2360 и Празници и 

опело. 2361  Допуне писмима о богослужењу, од истог аутора, превео је Александар 

Живановић и објавио у „Веснику Српске Цркве“ 1903, 1904. и 1905. године.2362 Друго издање 

књиге нисмо пронашли, треће је штампано 1867,2363 четврто  1928. године,2364 оба последња у 

Београду. Под измењеним насловом „О служби Божијој у Православној Цркви“  књига је 

објављена у Београду и 1993. године.2365  

 

 

  б) Познавање цркве или обредословље 

 

Најобимнија српска литургика је Познавање цркве или обредословље игумана хаџи 

Теофила Стевановића.2366 Одштампана је Београду 1895. године на 500 страна, с благословом 

__________ 
2351 Андрија Николајевич Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви (Нови Сад: Књигопечатња 

др Данила Медаковића, 1854). 
2352 Андрија Муравјов (1806–1874) био је војни официр, царски представник у светом Синоду, који је путовао у 

Свету земљу и Свету Гору. Сматрали су га једним од најпобожнијих људи у Русији. Видети: Муравјов, Писма о 

служби Божијој у Православној Цркви, предговор преводиоца књиге [VIII]. 
2353 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 39. 
2354 Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви, предговор преводиоца [VII]. 
2355 Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви [VIII]. 
2356 Исто, [VII]. 
2357 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 40. 
2358 Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви, 1–55. 
2359 Исто, 57–140. 
2360  Исто, 141–219. Занимљиво је да на овом месту аутор у Свете тајне убраја монашке завете који су 

изостављени у другим литургичким уџбеницима. Видети: Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној 

Цркви, Писмо 21.  
2361 Исто, 221–308. 
2362 Мирковић, Православна литургика..., први општи део, 39–40. 
2363 Андрија Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви (Београд: 1867). 
2364 Андрија Муравјов, Писма о служби Божијој у Православној Цркви (Нови Сад: 1928). 
2365 Андрија Николајевич Муравјов, О служби Божијој у Православној Цркви (Београд: Храст, 1993). 
2366 О Теофилу Стевановићу писао је Ђорђе Перић у раду „Животопис хаџи Теофила Стефановића, калуђера и 

црквеног писца родом из Свилајнца“, Девети зборник Ресава (Горња и Доња) у историји, науци, књижевности 

и уметности 2, научни скуп Деспотовац, 20. август 2004, Дани српскога духовног преображења XII (2005): 71–

85. Напомињемо да је из наслова и текста видљива словна разлика у навођењу имена и презимена овог 

образованог игумана: као Теофило – Теофил; Стевановић – Стефановић. Рођен је у Свилајнцу 8. јула 1853. г. 

Био је један од најбољих српских литургичара XIX века, црквени писац и даровит беседник. Стекао је 

богословско образовање у Русији, где је службовао као старешина Српског подворја у Москви. Извесно време 

провео је као мисионар у Америци. О њему је писао 18/5. децембра 2015. блажене успомене епископ захумско-



214 

архиепископа београдског и митрополита српског Михаила.2367 Касније јој је додато још 100 

страна. 2368  На насловној страни књиге је фотографија манастира Раваница. Испред 

предговора приређивач је навео библијске стихове из: Пс 83: 2, 3, 11; Пс 25: 8, 13; Пс 46: 6; 

Пс 67: 26; Пс 70: 7; Пс 73: 12 и 2 Кор. 6, 20.2369 До сада нисмо пронашли конкретан доказ да 

је књига употребљавана у настави неке клирикалне школе. Главни просветни савет одбио је 

пишчев предлог да се она користи у школама и просветним установама.2370 Литургичар Јован 

Живковић је ову литургичку књигу окарактерисао као „скроз некритичан посао“.2371  

Аутор је српско богослужење посматрао у најширем опсегу, наводећи бројне примере 

из богослужбене праксе коју је срео у Светој земљи и Светој и Фрушкој Гори, Старој Србији, 

Македонији, Босни и Херцеговини, Цариграду, Дечанима, Милешеви...2372 Према наводима 

Ђорђа Перића, Теофило је књигу написао научно, са позивањем на изворе из Светог Писма, 

руских, латинских и грчких извора“,2373 допуњавајући је својим личним белешкама. Дело је 

1895. године одобрио и препоручио свештенству Свети архијерејски сабор.2374 

У предговору књиге, који је написао у манастиру Горњак на празник Преноса 

моштију Светог оца Николаја 9. маја 1895. године, Стевановић нам је дао драгоцен опис 

стања у којем се налазила српска Црква крајем XIX века. Пише, између осталог, да је циљ 

издавања књиге „празнина и оскудица у списима тумачења богослужбених обреда, молитава 

и црквених утвари“.2375 Да се још од литургике митрополита Михаила 1860. године код нас 

није појавило опширније и „систематски урађено дело о познавању цркве и њених 

обреда“.2376  Реченом Теофило додаје недостатак знања српског народа о цркви и њеним 

обредима што је, по његовом мишљењу, проузроковало опалу побожност, равнодушност и 

апатију према свему што је црквено. 2377  Литургика je настала као резултат ауторових 

предавања у богословији, гимназији и учитељској школи у Нишу. Већи део грађе резултат је 

његовог богослужбеног искуства које је стекао током седмогодишњег боравка у Русији, 

двогодишњег на Светој Гори и другим светим местима истока. Писац ове литургике сведочи 

да је свуда где је био на богослужењима обраћао пажњу „на најмање разлике и особине у 

цркви“, а за све евентуалне неправилности, дилеме и нејасноће потражио је одговор.2378 

Пажљиво бележећи запажања, између осталог и неправилности приликом служења 

свештеника у српским црквама, писац критички, с великим расуђивањем и знањем приступа 

литургичкој материји, настојећи да закључке поткрепи учењем Светих отаца, канона и 

догмата наше Свете Цркве. Теофило нам указује на још једну веома важну чињеницу: да су 

свештеници на годишњим сабрањима предлагали једнообразност у обредима.2379 Он је до те 

мере самоуверен у исправност написаног, да је књигу препоручио свештенству и свима који 

____________________ 

херцеговачки Атанасије Јевтић. За оца Теофила пише да је „учен човек и зналац више језика, познаје Свете 

Саборе и Каноне, дела Светих Отаца и радове учених грчких и руских литургичара, као и богослужење 

Православних Цркви Истока“. Према његовим речима, Обредословље је „задивљујућa литургичкa студијa“ за 

XIX век за коју, нажалост, ниje знао кад je састављао своју четворотомну Нову Пасху. Видети: „Из литургијске 

праксе Српске Цркве до 20. века“, http://branislavilic.blogspot.com /2016/10/20.html, (преузето 20. 3. 2019). 
2367 Стевановић, Познавање цркве..., [II]. На књизи је без назначеног регистарског броја печат личне библиотеке 

др Жарка Гавриловића из Београда. Захваљујем доценту ПБФ професору Србољубу Убипариповићу који нам је 

указао на ово вредно и у истраживању незаобилазно литургичко дело. 
2368 Перић, „Животопис хаџи Теофила Стефановића...“, 76. 
2369 Стевановић, Познавање цркве..., [III]. 
2370 Перић, „Животопис хаџи Теофила Стефановића...“, 76. 
2371  Јован Живковић, „Кратки преглед књижевности науке о богослужењу“, Богословски гласник година 3, 

свеска 6 (1904): 442. 
2372 Перић, „Животопис хаџи Теофила Стефановића...“, 74–75. 
2373 Исто, 76. 
2374 Исто, 76. 
2375 Исто, предговор, [I]. 
2376 Исто, [I]. 
2377 Исто, [II]. 
2378 Исто, [II]. 
2379 Исто, [II]. 



215 

се интересују за цркву, богослужење и правило служења, јер је ослањање на неправилно 

наслеђену праксу у супротности „са духовним наслеђем обреда“.2380 Стога ученог игумана 

Теофила Стевановића можемо сматрати за једног од промотера литургијске обнове српске 

Цркве с краја XIX века. 

Литургика је подељена на три дела. Први део обрађује свештена места и детаљно 

описује спољни и унутрашњи део храма, његово украшавање, свештене одежде и сасуде и 

богослужбене књиге. 2381  Други део састоји се из два поглавља. У првом аутор пише о 

свештеним лицима (свештени, нижи и почасни чинови, манастирски монашки и почасни 

чинови).2382 Друго поглавље посвећено је свештенорадњама и њиховим саставним деловима, 

химнографији, молитви, дневном кругу богослужења, а затим Златоустовој, Василијевој и 

Литургији пређеосвећених Дарова. 2383  У наставку су изложене Свете тајне, потом 

архијерејске и свештеничке свештенорадње, монашки постриг, опело, усиновљење и 

братимљење, заклињање, причешћивање, литија, обред резања славског колача и друге 

свештенорадње.2384 Трећи део књиге бави се годишњим кругом богослужења и постом.2385 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
2380 Исто, [II]. 
2381 Стевановић, Познавање цркве, 2–58. 
2382 Исто, 59–77. 
2383 Исто, 77–238. 
2384 Исто, 239–388. 
2385 Исто, 389–500. 



216 

Закључак 

Полазна основа функционисања црквених школа Карловачке митрополије био је план 

који су за Карловачку богословију, као најстарију, крајем XVIII века начинили архимандрит 

Јован Рајић и митрополит Стефан Стратимировић. Да ли су при његовом састављању 

користили већ постојећи модел неког од руских или римокатоличких училишта, или су 

комбиновали више њих, није познато. Његове модификације, међутим, биле су 

подразумеване и мање-више утицале су на рад осталих духовних школа XIX века. 

Превасходни циљ ових школа био је религиозно и морално поучавање и оспособљавање 

клирика за богослужбене радње у храму и изван њега. Реализован је стицањем теоријских 

знања, кроз литургици сродне предмете: пастирско, догматско и морално богословље, а и 

практично – учењем црквеног појања и правила богослужења. 

У клирикалним школама водило се рачуна о светотајинском животу и континуитету 

литургичког предања Православне Цркве, а и да се кроз наставу сачува литургијски дух 

древне Цркве. Поштован је и спровођен Црквени устав као закон молитве, односно, у оквиру 

њега сва три круга богослужбеног времена. Вечерња и јутрење служени су свакодневно, док 

се Евхаристија показује као центар целокупног литургичког живота богословија. Између 

осталог, присутна је одлучна намера у истрајавању на очувању чистоте учења Православне 

Цркве.2386 Међутим, мањкавост се огледала у недостатку разоткривања ученицима духа и 

смисла православног богослужења, то јест  неизучавању литургичког богословља. Такође, 

евидентно је изостајање покајничке дисциплине, а самим тим и чешће причешћивање 

богослова, мимо вишедневних постова. То нам довољно говори о еклисиолошкој свести како 

свештенослужитеља, тако и професора лаика и њихових ученика. Свеукупно гледајући, то је 

у крајњој линији довело до оштрих критика и примедби на рад богословија. 

Вековна нераскидива веза са Руском Црквом и богословљем условила је увоз 

школских књига, међу њима и литургичких. Њиховим превођењем настају скрипта и 

приручници, који су постепено потиснули прву српску литургику из XVIII века, Епитом 

Дионисија Новаковића. Поред руских предложака, српски састављачи литургика XIX века 

користили су и грчке изворе, дела Светих отаца, али и старијих публикованих издања науке о 

богослужењу. Притом је понегде био евидентан утицај Дионисијевог Епитома.  

Развој литургике као самосталне богословске дисциплине одвијао се постепено.  Први 

пут под овим термином поменута је још у одлуци о отварању семеништа у Задру 1808. 

године. Међутим, тек 1833. године званично ће постати посебан наставни предмет 

Семинарије у Шибенику. У Карловачкој богословији развој литургике можемо пратити од 

1877. године. Царским рескриптом постала је обавезан наставни предмет у грађанским 

школама пет година раније. Међутим, први српски литургички приручници намењени 

богословијама не потичу из Карловачке митрополије, што није случај са штампаним 

литургикама за световне школе. Поједина издања употребљавана су комбиновано, у настави 

како богословских, тако и небогословских школа.  

Од три пронађене рукописне литургике једна је необјављена, а два издања су 

литографска, са познатим предлошцима. Током XIX века у Карловачкој митрополији 

циркулисало је 15 уџбеника литургике. За 9 поуздано знамо да су, краће или дуже време, 

коришћени у богословском образовању. Два приручника су превод са руског, а један са 

грчког језика. Интересантно је да су писци пет српских литургика из монашког реда: два 

епископа и архимандрита и један јеромонах. Свега два уџбеника одштампана су с 

благословом надлежног архијереја.      

За световне школе употребљавано је 6 различитих литургика, од којих су једну исту с 

руског језика, у размаку од седам година, превела двојица аутора. Писци четири литургике 

__________ 
2386 Записници седница Српског Православног Архијерејског Синода, СИНОД, 1876/1–39.  



217 

су свештенослужитељи, док је једну написао лаик. Две су објављене с архијерејским 

благословом. 

Извештаји две најзначајније духовне школе, у Задру и Карловцима, из којих смо 

црпели највећи део грађе, нажалост, не садрже детаљније податке о уџбеницима из којих је 

предавана наука о богослужењу. Међутим, посредним или непосредним путем дошли смо до 

података о извесном броју њихових предавача. Сви су били рукоположени, што јасно 

имплицира нераскидиву богослужбену везу између свештенослужитеља-предавача и храма.   

Писци у већој мери имају историјско-археолошки научни приступ. Каснији, млађи, 

литругијско-богословски приступ проучавању литургике налазимо код Теофила 

Стевановића, Јована Живковића и делом код Николе Беговића. 

Поједини приручници нашли су се на удару оштрих критика објављиваних у 

периодици XIX века. Оне су упућиване на рачун садржаја литургика, њиховог језика и стила, 

али с јасном намером да се преводиоцима и ревизорима укаже на поједине разлике између 

српске и руске богослужбене праксе и тиме да се избегне страни утицај. 

Запостављање литургике као посебног предмета у богословијама, како је то добро 

приметио Георгије Флоровски, проузроковало је „процеп између Литургије и литургике“ 

који је представљао „један од аспеката општег процепа између богословља и врлине, 

богословске учености и молитвеног богопоимања, богословске школе и црквеног живота“2387 

карактеристичног како за Русију XVIII и XIX века, тако и за Србе у Карловачкој 

митрополији.  
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

__________ 
2387 Иларион Алфејев, Православно богословље на размеђу векова (Крагујевац: Каленић, 2011), 92–93. Цитирано 

према: Георгий Флоровский, Пути русского богословия (Париж, 1937), 502. 



218 

 

 

ЗАКЉУЧАК 

 

У овом истраживању, на основу мноштва историјских извора, рукописне и штампане 

грађе, у одређеном обиму интерпретиран је богослужбени живот и литургијска теологија 

Карловачке митрополије у XIX веку. Њихово правилно поимање могуће је било само у 

светлу збивања и околности које су се са Запада и Истока преламале преко српског простора 

под Хабзбуршком монархијом.  

Основни циљ и задатак карловачких митрополита био је да у оквиру својих 

овлашћења и надлежности омогуће несметано одвијање духовног живота, социјални и 

верски статус српског народа. Његови темељи налазили су се не само у свештеним изворима 

Цркве, Светом Писму и Светом Предању, учењима Светих отаца Цркве, догматима и 

канонима, него и у правним актима царских привилегија и деклараторија, одлукама српских 

Народно-црквених сабора, епископским посланицама, окружницама и другим документима. 

Премда аутономна и територијално одвојена од Пећке патријаршије, Црква у Карловачкој 

митрополији остала је с њом и даље у нераскидивој духовној вези.   

Крупне друштвено-политичке промене, уз константну опасност од уније, 

прозелитизма, војних сукоба и друго, проузроковале су духовну кризу. Она се 

манифестовала кроз изражен верски индиферентизам, подстакнут неразумевањем смисла 

богослужења и доминацијом црквенословенског језика као богослужбеног. Ускраћени за 

богатство црквене химнографије, верни се све више дистанцирају од храма, затварајући се у 

своја индивидуалистичка религиозна осећања. 

Додатно отежавајући фактор богослужењу, поготово у мањим срединама, 

представљали су лоши и девастирани храмови, недостатак свештених књига, одежди и 

сасуда, често и недовољно образовање свештенослужитеља. Упркос свему, архијереји и 

парохијско свештенство настојали су да очувају црквени поредак, редовна богослужења и да 

отклоне разлоге удаљавања од храма лаика. Истицали су значај цркве као места сабрања, 

заједничке молитве, благодати, спасења и духовног преображаја. Пресудну улогу у томе 

имали су катихизација и свештене проповеди. Стога другу половину XIX века карактерише 

развој црквеног беседништва који се кретао у два правца: од беседа са често наглашеним 

моралистичким тоновима „у оквирима барокног и класицистичко-рационалистичког манира 

негованог у Пољској, Русији и Украјини“,2388 до штампаних свештених киригми чији нам 

садржаји непобитно говоре о начину богословског промишљања проповедника. Поједини 

примери указују на то да је била чувана древна пракса произношења литургијске беседе 

одмах након читања јеванђељских зачала.  

Када је о богослужењу реч, архијереји су инсистирали на свакодневном, правилном и 

једнообразном служењу. У појединим црквама Златоустова Литургија била је саставни део 

дневног богослужбеног круга. Међутим, пракса служења Литургије пређеосвећених Дарова у 

неким местима Карловачке митрополије била је скроз запостављена. Занимљиво је истаћи да 

обред омивања ногу на Велики четвртак, карактеритичан за XVIII век, није у потпуности 

ишчезао ни у XIX веку. С друге стране, забележени су примери пастирске небриге и 

несавесног савршавања обреда, што је било у директној вези с недовољним образовањем као 

једним од озбиљнијих проблема већег дела епохе. Конзисторијална акта указују на многе 

неправилности у обављању свештених радњи и односу према пастви (скраћивање 

богослужења, занемаривање литургијске проповеди, ускраћивање парохијанима исповести и 

__________ 
2388 Мелентије Ђорђевић, Беседништво код Срба (Ниш: Центар за црквене студије, 2007), 224. 

 



219 

причешћа и друго). Међутим, насупрот томе, пуно је више позитивних примера најсавеснијег 

обављања поверених дужности у храму и изван њега. Због бројних разлика у извођењу 

појединих обреда наглашавана је потреба за њиховом унификацијом, што је био један од 

разлога приређивања Великог типика. Понашање свештенослужитеља и њихов однос према 

храму и богослужењу формулисани су крајем XIX века кроз Дисциплинарна правила. 

 Један од кључних догађаја за богослужбени живот Карловачке митрополије 

представља покушај реформисања српског богослужења. Радикалне предлоге Константина 

Пејичића, међутим, српска Црква није ни разматрала. Ову реформистичку тенденцију треба 

разумети као јасан сигнал дубоке духовне кризе која је била захватила српски народ у 

Карловачкој митрополији. Она ће бити пренета у XX век, када је са готово идентичним 

захтевима иступио шишатовачки архимандрит Петроније Трбојевић.  

Из страха да се, из незнања и услед необразованости, у евентуалним променама не би 

подметнуло нешто што би поткопало учење Цркве, у Митрополији је посебно био изражен 

конзерватизам српског клира и народа. Конзервативни карактер и преосетљивост на све што 

је неправославно посебно су препознатљиви кроз одбијање наметања грегоријанског 

календара, прослављања римокатоличких празника, преиспитивања порекла Михољских 

задушница и противљење рецепцији неправославних икона.  

О преписивачкој делатности у том временском раздобљу можемо говорити као о 

феномену мањег значаја у односу на претходне епохе. Број преписаних књига свакако је већи 

од броја анализираних, ако узмемо у обзир чињеницу да њихови егземплари потичу с једног 

дела наше помесне Цркве. Богослужбене књиге, најчешће мањег обима, писане су како при 

манастирским, тако и при парохијским заједницама. Међу преписивачима, поред монаха и 

мирског свештенства, срећемо лаике и анонимна лица. У највећој мери преписиване су са 

старијих штампаних предложака руско-украјинске и српске редакције XVII, XVIII или XIX 

века, а установили смо и да је најстарији коришћени предложак Велики требник Петра 

Могиле. Значајно је истаћи да се ова делатност у другој половини XIX века постепено гаси.  

Врсте преписиваних књига биле су у директној вези са потребама епископске, 

свештеномонашке и презвитерске службе. Садржајно су веома сличне, премда имају и својих 

особености. Занимљиво је да им у поређењу са старијим требницима недостају многа 

чинопоследовања, пре свега Свете тајне. Компаративна анализа штампаних и рукописних 

требника показала је идентичност у делу обреда везаних за литургијски простор, док у 

сегменту општих потреба верних наилазимо на извесно одступање. Међутим, највеће 

изненађење представља чињеница да су требници пет пута више преписивани него 

штампани. Са служебницима, међутим, ствари стоје нешто другачије. Практично не постоји 

ни један препис комплетног служебника, већ само они преписи с чином Златоустове и 

Јаковљеве Литургије. Логично објашњење за преписивачку инертност у случају овог типа 

богослужбене књиге лежи у њеној сложености и захтевнијем приступу рубрицистичких 

делова, на шта указују скраћене формулације у наведеним примерцима.  

За цео век у Митрополији је одштампан свега један српски служебник, што се не 

може рећи и за остале богослужбене књиге. Најчешће су штампани часослов и псалтир. Један 

од суштинских разлога за ово свакако би могли бити комплексност припреме за 

прештампавање и потенцијална опасност од подметања неправославних елемената током 

њихове редактуре. С тим у вези одвијало се и континуирано инсистирање бечких власти код 

српске јерархије на уклањању руских књига из цркава и њиховом прештампавању и замени. 

Премда је као главни проблем навођено помињање у јектенијама руског цара и Синода 

уместо аустроугарског монарха, разлози су били сасвим другачије природе. Такав захтев 

имао је своје политичке, економске и психолошке разлоге. Политички су били: да Срби не би 

помињали власт друге државе, економски – да новац од продаје књига не би ишао Русима и 

психолошки – да се избегне осећање захвалности и јединства са истоверним руским народом. 

Следствено томе, током XIX века одвијало се прештампавање књига на три различите 

стране: у Будиму, Бечу и Сарајеву. Тај феномен за нас је од посебног значаја, стога што је 



220 

тада покренуто питање неправославности појединих књига, а критикама изложен Велики 

требник Петра Могиле.  

Друга половина XIX века је период експанзије приватног српског штампарства и 

књижарства. Њихов допринос је првенствено у умножавању и пласману црквене периодике, 

школске катихетске литературе и књига неопходних за личну побожност. Део ових 

публикација настао је под окриљем Цркве у Српској манастирској штампарији.  

Карактеристично за XIX век је и публиковање богословских расправа различитог 

садржаја у црквеној штампи. Један део ових расправа односио се на поједине рубрике у 

Литургији Светог Јована Златоустог у српским служебницима друге генерације, у првом 

реду у вези с разликама у односу на прву генерацију служебника. Савремени српски 

литургичари у својим радовима раније су већ показали да све промене у српском 

богослужењу присутне у Карловачкој митрополији потичу од увезених руско-украјинских 

литургијских књига. Служебници су латинизовани преправљањем и прештампавањем грчких 

издања ове богослужбене књиге у Венецији. У Литургији светог Јована Златоустог од 

посебног значаја је указивање неких литургичара на интерполацију Тропара Трећег часа, 

предлажући његово уклањање из текста. Овај, као и други примери, непобитно су нам 

показали да је у XIX веку било свештенослужитеља који су примећивали поједине 

богослужбене неправилности и указивали на њих, истичући притом исправни поредак старих 

српских штампаних литургијара.  

У Василијевој литургији новину у служебницима друге генерације представља 

рубрика о времену њеног служења, а недостају јектенија и молитва за оне који се спремају за 

Свето Просвећење и рубрика о показивању благосиљања Дарова при произношењу речи 

установљења.  

Што се тиче Литургије пређеосвећених Дарова, указивано је на проблем изостављања 

детаљно изложеног чина, што је у знатној мери отежавало њено служење. Унета је, међутим, 

Напомена о неким исправкама у служењу Пређеосвећене Литургије. Међу особеностима 

служења ЛПД у Карловачкој митрополији су различита пракса свештеног кађења, 

пренаглашавање момента обрнутог узимања у руке дискоса и путира пре Великог входа, као 

и указивање на чињеницу да је вино у путиру неосвећено и непретворено. Практиковано је 

више начина навлачења завесе на дверима, а литургијским звонцем оглашаван је тренутак 

причешћа свештенослужитеља. 

 Истраживање литургијског живота и литургијске теологије у Карловачкој 

митрополији немогуће је било спровести до краја без детаљнијег осврта на комплексну 

проблематику црквеног школства. Богословске школе заузимале су истакнуто место у 

верском програму Цркве у Карловачкој митрополији, директно утичући на формирање 

литургике као научне дисциплине. Нераскидиви спој храма и свештеног богослужења с 

једне, и мистагошког, теоријског, с друге стране, допринели су даљем развоју литургике у 

правцу њеног осамостаљивања и заузимања истакнутог места у корпусу богословских 

предмета. Изразито дуг временски период неоправдане запостављености науке о 

богослужењу негативно се одразио на неуједначеност богослужбене праксе. У отклањању 

тог проблема требало је у извесној мери да помогну први литургијски приручници. Међутим, 

у њиховом креирању мало је било оригиналности и у највећем броју случајева радило се о 

скраћивању и модификовању садржаја превођеног и преузиманог из руског, грчког и 

западног школског богословља. Утврђено је постојање две врсте литургичких приручника: 

оних намењених богословијама и других – намењених српским народним школама. Та 

подела је, међутим, само условна, јер поједина издања била су заступљена у оба типа школа. 

Интересантна је чињеница да су се први преводи литургијских молитава на српски говорни 

језик појавили управо у некима од ових издања. Поред свега, њихова структура, језик и стил 

нису увек имали задовољавајући ниво, због чега су подвргнути филолошким критикама. 

Тиме, међутим, није заустављен даљи процес развоја литургичке науке и појава првих 

српских литургичара. 



221 

 Пролазећи кроз различите историјске фазе, црквено школство Карловачке 

митрополије претрпело је крупне унутрашње промене. Богослужбени живот клирика у својој 

основи био је сличан у свим духовним школама, а имао је и својих специфичности. Циљеви 

су били захтевни и високи: стицање општеобавезног теоријског знања, религиозно-морално 

образовање и васпитање, очување чистоте учења Православне Цркве, практично 

оспособљавање за богослужење, вероучитељску службу и припремење за више теолошке и 

филозофске науке. Поред свакодневног одласка у храм, практиковања редовних постова, 

исповести и причешћа, полазницима духовних школа недостајало је још само једно – 

разоткривање духа и смисла православног богослужења. Управо тај недостатак проузроковао 

је у Карловачкој митрополији несагледиве последице у парохијском животу Срба. 

Истраживање литургијског живота и православног богословља Карловачке 

митрополије XIX века потврђује не само његову комплексну и вишеслојну природу, него и 

неодвојивост и директну условљеност од претходних епоха историје српског богослужења. 

Специфичност средине, односно историјско-културолошке и религиозне особености 

Хабзбуршке монархије у оквиру којих се одвијао молитвени живот Срба Карловачке 

митрополије, подстакле су на још већу опрезност и очување предањског богословља Цркве. 

Међутим, ови утицаји нису могли бити у потпуности избегнути и оставили су делимичан 

траг у богослужбеној пракси, литургијским књигама, црквеном школству и лаичкој 

побожности. С друге стране, појава образованог клира условила је незаустављив развој 

теолошке мисли, те смо тада добили дела која данас представљају драгоцено наслеђе и 

значајан извор за проучавање српског богослужења XIX века. 

 

 

 
 

 

 

 

 

  



222 

СКРАЋЕНИЦЕ 

АСАНУК МПА/МПБ – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, фонд А/фонд Б 

АСАНУК ФСМ – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, фонд Самуила Маширевића 

АСАНУК СИН. – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, Синод 

АСАНУК ЕВ – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, Епископ викар 

АСАНУК Н–АТ – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, Недатирана акта 

АСАНУК ДП – Архив Српске академије наука и уметности Сремски Карловци, 

Митрополијско-патријаршијски архив, Деловодни протоколи 

АСБК – Азбучни списак богослужбених књига које се употребљавају у православним 

српским храмовима у Аустроугарској монархији, који је сачинио Јован Живковић уз сарадњу 

професора Богословије Иринеја Ћирића 

БЕБС – Библиотека Српске православне епархије будимске, Сентандреја 

БМС – Библиотека Матице српске,  Нови Сад 

ГР – Манастир Грабовац 

ДГЗ – Допис епископа будимског Георгија Зубковића 

ЛВВ – Литургија Василија Великог 

ЛЈЗ – Литургија Јована Златоустог 

ЛПД – Литургија пређеосвећених дарова 

МГР – Манастир Грабовац 

ЗБКШ – Збирка старих богослужбених књига ризнице Српског православног архијерејског 

намесништва у Шиду 

ЗМВСК – Збирка старих богослужбених књига манастира Ваведење, Сремски  Карловци  

МСПЦ – Музеј Српске Православне Цркве, Београд 

НБС – Народна библиотека Србије, Београд 

ОСКК – Опис на славянските кирилски печатни книги от XIX века  

ПБР – Патријаршијска библиотека, рукописи 

ЛБМС – Одељење старе ретке књиге и лeгата Библиотеке Матице српске 

РОМС – Рукописно одељење Матице српске 

СВС – Споменица владичанства сремског 

СБУДИМ1825 – Служебник, Будим 1825. 

СБЕОГРАД1838 – Служебник, Београд 1838. 

СБЕОГРАД1845 – Служебник, Београд 1845. 

СБЕОГРАД1983 – Служебник, Београд 1983. 

СБЕОГРАД1986 – Служебник, Београд 1986.    

СБЕОГРАД1998 – Служебник, Београд 1998. 

СБЕОГРАД2007 – Служебник, Београд 2007. 

СБЕЧ1854 – Служебник, Беч 1854. 

ССАРАЈЕВО1898 – Служебник, Сарајево 1898. 

ЛТк – Легат Текелијанум 

УБСМ – Универзитетка библиотека „Светозар Марковић“, Београд 

ШИК  –  Шиклош 



223 

Библиографија 

 

Извори:  

 

А. Рукописни извори 

 

Рукописне богослужбене књиге: 

• Архијерејски чиновник (почетак XIX века), НБС Рс 100.  

• Архијерејски чиновник (1821), НБС АРХ Рс 466. 

• Јеванђеље по Матеју, Марку, Луки и Јовану (1823), БЕБС ДП 21/1–2. 
• Катавасија у недељне и празничне дане певане кроз целу годину (1871), БМС РР I 58.  

• Молитвослов са месецословом (1801), БМС РР I 10.  

• Молитвослов (Требник) (1845), БСП Рс 360. 

• Осмогласник (1834), БМС РР II 97. 

• Ручна књига Стефана Станковића (XIX век), БСП Рс 182. 

• Служба св. Атанасију Великом и Преподобној Марији (1847), ГР 33. 

• Служебник (1737), Крка (31), МСПЦ бр. 2301. 

• Служебник (1808), Крка (32), МСПЦ бр. 2301. 

• Служебник (1809), Крка (33), МСПЦ бр. 2301. 

• Служебник (1830), МСПЦ 716. 

• Служебник (1830), ПБР 158. 

• Требник (1808), БМС PP II 86.  

• Требник (1816), БМС РР I II 18.  

• Требник (1817), НБС AРХ Рс 106. 

• Требник (1817), Црква Светог Оца Николаја у Иригу (без сигнатуре). 

• Требник (1818), БМС РР III 17.  

• Требник (1840), БМС РР III 16. 

• Требник (1840), БМС РР III 57. 

• Требник (XIX век), ШИК4. 

• Требник дополнителни (око 1835), ГР 33.  

 

 

Архивска грађа: 

 

а) Дисциплинарна правила: 

• Дисциплинарна правила за православно српско свештенство у опсегу православне српске 

митрополије карловачке, АСАНУК, Епископ викар 19/1899. 

• Дисциплинарна правила за слушаоце српског богословског училишта у Карловцима, 

АСАНУК МПА 1898, 121.  

 

б) Дописи: 

• Допис архидијецезалној конзисторији у Карловцима (22. 9. 1825). АСАНУК МПА 1825/136. 

• Допис архидијецезалној конзисторији у Карловцима (20. 5. 1826). АСАНУК МПА  1826/267. 

• Допис архимандриту Лукијану Мушицком, администратора епархије Карлштатске (26. 4. 

1826). АСАНУК МПА 1826/186. 

• Допис епископа будимског Георгија Зубковића, епископу пакрачком и патријарховом 

заменику Мирону Николићу о богослужбеним књигама употребљаваних у Митрополији (23. 

5/5. 6. 1915). АСАНУК МПА 1915/109. 



224 

• Допис епископа Германа Опачића са седнице епархијске конзисторије Бачке бр. 174 (20. 6/2. 

7. 1894). АСАНУК МПА 1899/114. 

• Допис епископу бачком Платону Атанацковићу са списком места која су добила помоћ.  

АСАНУК МПА 1856/657. 

• Допис карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу, АСАНУК МПА 1845/46. 

• Допис патријарха српског Георгија Бранковића о свештеничком одликовању (28. 1/9. 2. 

1899). АСАНУК МПА 1899/55.  

• Допис, патријарха српског Георгија Бранковића о свештеничком одликовању (1/13. 3. 1899). 

АСАНУК МПА 1899/118. 

• Допис патријарху српском Јосифу Рајачићу 15. марта 1850. АСАНУК МПА 1850/278. 

• Допис са конзисторијалне седнице у Темишвару (16–28. 1. 1890). АСАНУК МПА 1890/33. 

• Допис са седнице конзисторије у манастиру Гргетегу. АСАНУК МПА 1851/912. 

• Допис патријарха Јосифа Рајачића арадској и будимској конзисторији (22. 4. 1852). 

АСАНУК МПА 1852/590. 

• Допис царско краљевске српско-банатске земаљске генерал команде, АСАНУК МПА 

1860/962. 

 

в) Жалбе: 

• Жалба грчке Црквене општине у Земуну патријарху српском и митрополиту Јосифу 

Рајачићу (25. 6. 1845). АСАНУК МПА 1845/1193. 

• Жалба епископу вршачком Емилијану Кенгелцу (6/18. 2. 1884). АСАНУК МПА 1884/4. 

• Жалба карловачком митрополиту Јосифу Рајачићу чланова општества манђелоског (12. 12. 

1844). АСАНУК МПА 1844/1194. 

• Жалба патријарху српском и архиепископу карловачком Герману Анђелићу (20. 1. 1882). 

АСАНУК МПА 1882/63. 

• Жалба патријарху српском Самуилу Маширевићу (6. 6. 1870). АСАНУК МПА 1870/125. 

 

г) Записници: 

• Записник са седнице конзисторије Епархије будимске у Сентандреји (30. 9. 1893), АСАНУК 

МПА 1893/373. 

• Записник са седнице конзисторије у Карловцима (28. 1. 1843). АСАНУК МПА 1844/ 870.  

• Записник са седнице конзисторије у Карловцима (19/31. 5. 1898). АСАНУК МПА 1898/ 221. 

• Записник седнице Српског Православног Архијерејског Синода. АСАНУК МПА 1894/264. 

• Записници са XX и XXXI седнице Народно-црквеног сабора. АСАНУК. бр. 655, 656/1875. 

• Записници седница Српског православног архијерејског Синода одржаних месеца октобра и 

новембра 1876. АСАНУК Синод 1876, 1–39. 

• Записници седница Српског народно-црквеног сабора за 1874. годину. АСАНУК, Синод, 1874. 

• Записници Срп. народно-црквеног сабора 1885, АСАНУК, Записници седница Српског 

народног црквеног сабора за 1885. г. 

 

д) Извештаји: 

• Извештај Јована Вучковића, патријарху Георгију Бранковићу (28. 9/10. 10.1892).  АСАНУК 

МПА 1892/375. 

• Извештај кувеждинског архимандрита Никанора Грујића патријарху Јосифу Рајачићу, (10. 

11. 1851). АСАНУК МПА 1851/984. 

• Извештај митрополиту карловачком Стефану Стратимировићу. АСАНУК МПА 1821/ 30.  

• Извештај о вредности направљених црквених сасуда златара Јована Пециковића, АСАНУК 

МПА 1861/771. 



225 

• Извештај презвитера Георија Поповића из Мишколца митрополиту Јосифу Рајачићу, 

АСАНУК МПА 1843/712. 

• Извештај свештеника Павла Николића патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1860/566. 

• Извештај управитеља клирикалне школе у Вршцу архимандрита Гедеона Цветића епископу 

вршачком Емилијану Кенгелцу (22. 8. 1862). АСАНУК ПМА 1862/246. 

 

ђ) Изводи: 

• Извод из записника седнице Српско народно-црквеног сабора у Сремским Карловцима (1. 6. 

1871). АСАНУК МПА 1871/366.  

• Извод из записника седнице  Српско народно-црквеног сабора (1. 6. 1871). АСАНУК МПА 

1885/159. 

• Извод из записника седнице  Српско народно-црквеног сабора (1. 6. 1871). АСАНУК МПА 

1871/369. 

• Извод из записника седнице  Српско народно-црквеног сабора (1. 6. 1871). АСАНУК МПА 

1871/388. 

 

е) Молбе: 

• Молба Александра Живановића Одјелу за богоштовље и наставу краљевске земаљске владе 

за штампање књиге „Наука о богослужењу православне цркве“. АСАНУК МПА 1895/665. 

• Молба Василија Николајевића Светом архијерејском Синоду за штампање типика (25. 5. 

1891). АСАНУК МПА 1891/232. 

• Молба пароха Константина Лучића будимском епископу Арсенију Стојковићу (3. 5. 1871). 

АСАНУК МПА 1871/439. 

• Молба патријарху српском Георгију Бранковићу (15. 1. 1899). АСАНУК МПА 1899/107.  

• Молба Срба из Темишвара патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1858/296. 

• Молбе свештеника за материјалну помоћ. АСАНУК МПА 1896/677. 

 

ж) Писма: 

• Писма Црквених општина патријарху Георгију Бранковићу против политичко-црквених 

реформи Краљевске угарске Владе. АСАНУК МПА 1893/347; АСАНУК МПА 1894/408; 

АСАНУК МПА 1895/403. 

• Писмо архимандрита Лукијана Мушицког, администратора епархије Карлштатске, 

Стефану Станковићу архимандриту ораховачком (25. 2. 1826). АСАНУК МПА 1826/186. 

• Писмо архимандрита Сергеја Каћанског из Плашког патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК 

МПА 1857/744. 

• Писмо барона Јохана Карла фон Хилера митрополиту Стефану Стратимировићу.  

АСАНУК МПБ, VII–VIII, 1812/12. 

• Писмо београдског митрополита Агатангела митрополиту Стефану Стратимировићу, 

АСАНУК МПБ 1816/2 а–б. 

• Писмо Василија Николајевића патријарху Герману Анђелићу (25. 2. 1882). АСАНУК МПА 

1891, 232. 

• Писмо Емануила Јанковића Темишварском сабору (15. 9. 1790). Рукописно одељење Матице 

српске, 10799. 

• Писмо епископа бачког Платона Атанацковића патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК 

МПА 1853/1366. 

• Писмо епископа вршачког Гаврила Змејановића. АСАНУК МПА 1897/25. 

• Писмо епископа вршачког  Гаврила Змејановића митрополијском Савету. АСАНУК МПА 

1897/240. 

• Писмо епископа вршачког Јосифа Рајачића Угарском намесничком већу. АСАНУК МПА 

1838/43. 



226 

• Писмо епископа пакрачког Никанора Грујића високој краљевској земаљској влади. АСАНУК 

МПА 1880/527. 

• Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића митрополиту Јосифу Рајачићу (4. 7. 

1844). АСАНУК МПА 1844/750. 

• Писмо епископа горњокарловачког Евгенија Јовановића патријарху српском Јосифу 

Рајачићу. АСАНУК МПА 1852/489. 

• Писмо епископа пакрачког Мирона Николића патријарху Георгију Бранковићу. АСАНУК 

МПА 1891/149. 

• Писмо епископа пакрачког Мирона Николића патријарху Георгију Бранковићу. АСАНУК 

МПА 1899/159. 

• Писмо епископу бачком Платону Атанацковићу. АСАНУК МПА 1856/657. 

• Писмо епископу вршачком Емилијану Кенгелцу. АСАНУК МПА 1856/657. 

• Писмо из Плашког архимандриту крушедолском Никанору Грујићу. АСАНУК МПА 

1859/396. 

• Писмо Илариона Радонића сарајевском митрополиту Георгију Николајевићу (21. 10. 1903). 

РОМС бр. 23.035. 

• Писмо јеромонаха Германа Бошковића српском патријарху Георгију Бранковићу. АСАНУК 

МПА 1897/163. 

• Писмо Јована Вучковића патријарху Георгију Бранковићу. АСАНУК МПА 1894/377. 

• Писмо Јована Вучковића патријарху Георгију Бранковићу. АСАНУК МПА 1895/414. 

• Писмо Јована Пециковића патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1860/598. 

• Писмо мајора Ранковића митрополиту Стефану Стратимировићу. АСАНУК МПБ 1815/25. 

• Писмо Краљевско-угарског намесничког већа митрополиту Стратимировићу (29. 12. 1823). 

АСАНУК ПМБ 1823/8–I. 

• Писмо мајора Ранковића митрополиту Стефану Стратимировићу, АСАНУК МПБ 1815/25. 

• Писмо митрополита Георгија Николајевића карловачком митрополиту Георгију 

Бранковићу. АСАНУК МПА 1892/58. 

• Писмо митрополита Георгија Николајевића карловачком митрополиту Георгију 

Бранковићу. АСАНУК МПА 1893/125. 

• Писмо митрополита карловачког Стефана Станковића о тексту Јаковљеве литургије. 

АСНУК МПБ, 1841/13. 

• Писмо митрополита Стефана Стратимировића универзитетској штампарији у Будиму (5. 

3. 1821). АСАНУК МПБ 1821/13–II 

• Писмо митрополита Стратимировића Краљевско-угарском намесничком већу (22. 1. 1824). 

АСАНУК ПМБ 1824/8–II. 

• Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму 

(17. 8. 1820). АСАНУК МПБ 1820/19–I.   

• Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму 

(30.10.1820). АСАНУК МПБ 1820/19–II. 

• Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму (1. 

3. 1824). АСАНУК МПБ 1824/9–I.  

• Писмо митрополита Стефана Стратимировића Универзитетској штампарији у Будиму да 

му доставе податке о словенским књигама које штампају (4. 1. 1827). ПМБ 1827, 34/I.   

• Писмо митрополиту Стефану Стратимировићу представника Универзитетске 

штампарије у Будиму Матије Ротвајлера и Јована Кремера о припреми за штампу 

Требника, АСАНУК ПМБ 1820/18. 

• Писмо Михаила Фрачке протопрезвитеру Јакову Поповићу. АСАНУК МПА 1849, 524/105. 

• Писмо обшчества града Табана (28. 4. 1821). АСАНУК МПА 1821/30. 



227 

• Писмо о недостојном рукоположењу кандидата од стране митрополита Антима. 

АСАНУК МПБ 1880/1. 

• Писмо пароха Јована Шушића и тутора цркве Успенија Пресвете Богородице у Шибенику 

патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1853/1389. 

• Писмо патријарха Георгија Бранковића бачкој конзисторији, АСАНУК МПА 1895/392. 

• Писмо патријарха Јосифа Рајачића епископу будимском Арсенију Стојковићу. АСАНУК 

МПА 1853/1352. 

• Писмо патријарха Јосифа Рајачића епископу пакрачком Стефану Крагујевићу. АСАНУК 

МПА 1857/1764. 

• Писмо патријарха Јосифа Рајачића упућено руском цару Николају II, РОМС М 4376.  

• Писмо представника бачке Жупаније Краљевском угарском намесничком већу (27. 5. 1790) 

РОМС 10799. 

• Писмо презвитера Спиридона Сенића митрополиту Стефану Стратимировићу. АСАНУК 

МПА 1820/230. 

• Писмо презвитера Петра Кокотовића митрополиту Јосифу Рајачићу (20. 2. 1854). 

АСАНУК МПА 1854/249. 

• Писмо протопрезвитера Василија Ковачића о архијерејском одјејанију Платона 

Атанацковића. АСАНУК МПА 1850/279. 

• Писмо протопрезвитера Лазара Савића патријарху Јосифу Рајачићу (10. 5. 1860). АСАНУК 

МПА 1860/596. 

• Писмо ревизора књига Георгија Петровића митрополиту Стефану Стратимировићу (2. 1. 

1805). АСАНУК МПБ 1805/ 95–II. 

• Писмо свештеника Максима Јанковића митрополиту Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 

414/1845. 

• Писмо Срба из црквене општине Батана патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 

1845/937. 

• Писмо судије краљевског окружног суда Ђ. Станковића патријарху Герману Анђелићу. 

АСАНУК МПА 1884/14. 

• Писмо управе штампарије којим Стратимировићу достављају ново одштампани 

Служебник (26. 4. 1826). АСАНУК МПБ1826 /19–I. 

• Писмо управе штампарије митрополиту Стратимировићу (2. 2. 1821). АСАНУК МПБ 

1821/13–I.   

• Писмо управе штампарије митрополиту Стратимировићу (13. 2. 1821). АСАНУК МПБ 

1821/13–III.   

• Писмо управе штампарије митрополиту Стратимировићу (12. 6. 1821). АСАНУК МПБ 

1821/13–V.   

• Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу са прилогом новог 

Требника  (9. 3. 1824). АСАНУК МПБ 1824/9–IV.   

• Писмо управе штампарије митрополиту Стефану Стратимировићу са табацима новог 

Служебника (30. 3. 1824). АСАНУК МПБ 1824/9–V. 

• Писмо Црквене општине у Паланци патријарху Јосифу Рајачићу (5. 12. 1853). АСАНУК 

МПА 1853/1401. 

• Писмо Црквене општине у Пешти патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1849/247. 

• Писмо Црквене општине у Сенти патријарху Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 1853/1394. 

• Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Стефану Станковићу. АСАНУК МПА 

1838/405. 

• Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 

1842/193. 

• Писмо Црквене општине у Темишвару митрополиту Јосифу Рајачићу. АСАНУК МПА 

1843/57. 



228 

з) Планови и статути: 

• Kurzer Entwurf, nach welchem indessen bis ein General-Seminarium für die orinetalisch nicht 

unirte Kleriken errichtet wird, die Jünglinge aus der Erzbischӧflichen Dioeces, welche sich dem 

geistlichen Stande widmen wollen, in der kleinere Klerikal–Schule in der Cathechetischen Lehre 

unterrichtet werden sollen = Кратак нацрт, по коме ће се, док се не оснује Генерална 

семинарија за источно неунијатске клирике, младићи из архидијецезе, који се желе посветити 

свештеничком позиву, у Малој клирикалној школи у катихетској науци, образовати. 

АСАНУК МПБ 1792/16–1.  

• Planum introduncedorum apud Graeci Ritus non Unitos in Hungaria Clericalium Institutorum = 

План о устројству клирикалних школа грчког обреда несједињеног у Угарској. АСАНУК 

МПА 1821/7. 

• Протокол засједаниј учителеј клирикалних, в којем упутствованија учителем датисја 

имушчаја и казни клириком соборно опрједјелаемија записивајутсја = Протокол седнице 

клирикалних учитеља у којем су упутства учитељима која се имају применити у случају 

обелодањивања и како да се заједнички утврде и запишу казне клирика, 1822. Архива 

Епархије банатске, Вршац. 

 

и) Посланице: 

• Посланица православних српских архијереја Митрополије карловачке пречасном 

свештенству и благочестивом народу богоспасајемих епархија: бачке, темишварске, 

вршачке, будимске и градова Реке и В. Кањиже. АСАНУК МПА 1895/403. 

• Посланице патријарха Самуила Маширевића. АСАНУК МПА 1851/1017. 

 

ј) Спискови: 

• Азбучни списак богослужбених књига које се употребљавају у православним српским 

храмовима у Аустроугарској монархији, који је сачинио Јован Живковић уз сарадњу 

професора богословије Иринеја Ћирића. АСАНУК МПА 95/1915. 

• Списак богослужбених предмета из Русије намењен осиромашеним српским храмовима. 

АСАНУК МПА 1850/876. 

• Списак грешака у Светом Писму прештампаном у Будиму. АСАНУК ПМБ 1805, 95 II. 

• Списак црквених предмета генералице Марије од Маина варадинској капели. АСАНУК МПА 

1857/126. 

• Спискови парохијана способних за исповест у парохијама сремске дијецезе, АСАНУК МПБ 

1856/10–19. 

 

к) Остали рукописи: 

• „Анаграф (домовник) за 1875. годину“, Архива Цркве Сабора Св. архангела Михаила у 

Дероњама. 

• Закључак Светог архијерејског синода о потреби штампарије за митрополију, АСАНУК 

МПА 1890/374. 

• Збирка старих богослужбених књига манастира Ваведење у Сремским Карловцима (без 

сигнатуре). 

• Конзисторијaлна одлука, АСАНУК МПА 1892/237. 

• Мишљење о рукопису Црквеног устава Василија Николајевића (7/19. 9. 1879). АСАНУК 

МПА 1879/382. 

• Одлука патријарха српског Георгија Бранковића о почетку примењивања Дисциплинарних 

правила за православно српско свештенство (16/29. 4. 1900). АСАНУК МПА 1900/197. 

• Наредба Лукијана Мушицког презвитерима у Плашком (24. 3. 1826). АСАНУК МПА  

1827/297. 



229 

• О недостојном и антиканонском рукополагању сарајевског митрололита Антима, АСАНУК 

МПБ 1880/1. 

• Опис карловачког клирикалног училишта, основаног 1794. године, с обзиром на стање у коме 

се налазило концем 1807. године. АСАНУК АСАНУК ПМА 1808/159. 

• Петиција верних из Новог Сентивана патријарху Георгију Бранковићу (12/24. 2. 1899). 

АСАНУК МПА 1899/101. 

• Позив митрополита Јосифа Рајачића протопрезвитерима ради учествовања у обреду 

прања ногу на Велики четвртак. АСАНУК МПА 1844/1244. 

• Пресуда конзисторије у Новом Саду упућена Српском православном митрополитском 

Савету у Карловцима, АСАНУК МПА 1896/61. 

• Пријава конзисторији у Будиму. АСАНУК МПА 1897/117. 

• Притужба парохијана из Алибунара. АСАНУК МПА 1819/144. 

• Прота Михаило Пејић Ирижанин Стратимировићу (15/26. 4. 1798). АСАНУК МПБ 

1798/226. 

• Разматрање могућности да се у једном од фрушкогорских манастира отвори штампарија. 

АСАНУК ПМБ 1840/5. 

• Распоред Јована Вучковића о предавању омилитике, литургике и црквеног појања и правила 

и пастирског богословља, по годинама (21. 10 / 2. 11. 1892). АСАНУК МПА 1892/407. 

• Седница Светог Архијерејског Синода. АСАНУК МПА 1897/23. 

• Списак богослужбених предмета из Русије намењен осиромашеним српским храмовима, 

АСАНУК МПА 1850/876. 

• Статистички подаци успеха клирика у епархијском клирикалном училишту вршачком. 

Архива Евпархије банатске у Вршцу, без сигнатуре. 

 

 

Б. Штампани извори 

 

Богослужбене књиге: 

 

а) Апостол и Јеванђеља: 

• Апостол, Беч 1853. Универзитетска библиотека „Светозар Марковић“ Београд, Т. Р. 919. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Нови Сад 1860. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Нови Сад 1862. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Нови Сад 1868. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Нови Сад 1870. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Панчево 1880. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Нови Сад 1881. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Панчево 1894. 

• Апостоли и јеванђеља у Празничне и Недељне дане преко целе године. Велика Кикинда 1897. 

 

б) Зборник 

• Великïй сборникъ либо Собранïе всѣх стïхиръ и пѣсней дuховных в недѣли, праздники госпωдскïѧ и 

богорωдичныѧ, якоже и нарочиты  свѧты , на вечерни оутрени и лïтургiи цѣлагω года пое ых, изъ 

ос огласника, двоюнадесѧть ïнiй, трïωди постныѧ и пентïкостарѧ бзетых трïωдо  же и иждивенïе  

Ди итрïа Поповичьа. Нови Сад: 1878. 



230 

• Зборник црквених богослужбених пјесама, псалама и молитава: извод из типика и 

црквенословенски рјечник: за православне српске цркве и школе: на свијет издали Јован 

Живковић и Јован Живановић. Сремски Карловци: 1901. 

 

в) Ирмологиј 

• Ирмологиј, Беч 1892, Српски православни манастир Студеница (БМ 461).  

 

г) Јеванђеље: 

• Јеванђеље, Беч 1854, Збирка старих богослужбених књига манастира Ваведење у Ср. 

Карловцима (без сигнатуре). 

• Јеванђеље, Сарајево 1892, АСАНУК МПА 109/1915. 

 

д) Катавасија: 

• Велика Катавасија 1867, АСАНУК МПА 109/1915. 

• Катавасија, Будим 1824, НБС II 3844. 

• Катавасија, Будим 1832, АСАНУК МПА 109/1915. 

 

ђ) Минеј  

• Минеј општи, Сарајево 1899. Збирка старих богослужбених књига цркве Вазнесења 

Господњег у Чуругу. 

 

е) Осмогласник (Oктоих): 

• Осмогласник, Нови Сад 1853, БМС Р19 СрI 457. 

• Осмогласник, Беч 1855, БМС Р19Ср IV 71/1-2. 

• Осмогласник, Нови Сад 1858, БМС Р19 СрII937. 

• Осмогласник, Нови Сад 1860, БМС Р19 СрII939. 

• Осмогласник, Нови Сад 1866, БМС Р19 СрII943. 

• Октоих, Сарајево 1891. УБСМ, M U 40/1-10.  

• Октоих, Сарајево 1892, Збирка старих богослужбених књига цркве Св. апостола Петра и 

Павла у Сремским Карловцима. 

 

ж) Псалтир: 

• Псалми Давидови, Пешта 1867, БМС Р19 СрI 136. 

• Псалтир, Будим 1798, БМС Р18Ср II 46. 

• Псалтир, Будим 1809, БМС Р19Ср II 906. 

• Псалтир, Будим 1815, БМС Р19Ср II 910. 

• Псалтир, Будим 1817, АСАНУК МПА 109, 1915. 

• Псалтир, Будим 1822, БМС Р19Ср II 911. 

• Псалтир, Будим 1825, АСАНУК МПА 109, 1915. 

• Псалтир, Будим 1829, БМС Р19Ср II 912. 

• Псалтир, Будим 1832, БМС Р19Ср I 445. 

• Псалтир, Будим 1838, БМС Р19Ср II 914. 

• Псалтир, Будим 1846, БМС Р19 СрII 916. 

• Псалтир, Беч 1854, БМС Р19 СрII 363. 

• Псалтир, Будим 1854, БМС Р19 СрII 7. 

• Псалтир, Будим 1855, БМС Р19 СрII 920. 

• Псалтир, Беч 1857, НБС СII 2172. 

• Псалтир, Беч 1861, БМС Р19Ср II 921. 

• Псалтир, Беч 1863, ОСКК/ 202. 



231 

• Псалтир, Беч 1864, БМС, Р19Ср II 241. 

• Псалтир, Нови Сад 1857, БМС Р19Ср II 123. 

• Псалтир, Пешта 1864, БМС Р19 СрI 137. 

• Псалтир, Пешта 1865, БМС Р19 СрI 138. 

• Псалтир скраћени, Беч 1887, ЗБКШ (без сигнатуре). 

 

з) Свето Писмо: 

• Свето писмо Старога и Новога Завјета – Библија. Београд: Издање британског и иностраног 

библијског друштва, 1923. 

• Свето писмо Старога и Новога завјета – Библија. Београд: Свети Архијерејски синод 

Српске Православне Цркве, 2004. 

 

и) Служебник: 

• Служебник, Будим 1790, ПБ II 32.917 

• Служебник, Будим 1799, БМС Р18Ср IV 19 

• Служебник, Будим 1825, БМС Р19 Ср III 384 

• Служебник, Београд 1838, БМС Р19 Ср III 383. 

• Служебник, Београд 1845, НБС II 3183. 

• Αἱ Θεῖαι Λειτουργίαι τῶν εν ἁγίοις πατερων ημων Ιωάννου τοῦ Χρισοστόμου καί  Βασιλειου τοῦ 

μεγάλου συν τη τ ῶν προηγιασμένων Γρηγοριοῦ τοῦ διαλογοῦ. Вενετια, 1852. 

• Служебник, Беч 1854, БМС Р19 Ср II 368. 

• Служебник, Москва 1855. Библиотека Цркве Светог Николаја у Сремским Карловцима. 

• Αί Θεῖαι Λειτουργίαι τοῦ ἁγίου Ιωάννου τοῦ Ηρυσοστόμου, Βασιλείου τοῦ Μεγάλου καί ᾑ τῶω 

Προηγιασμένων. Αθηναι,1864. 

• Служебник, Кијев 1877, БСП П II 13. 461. 

• Служебник, Кијев 1893, БМС III 67107. 

• Служебник, Москва 1896, ЗБКШ. 

• Службеник, Сарајево 1898, БМС III 418739. 

• Служебник. Београд: 1893. 

• Служебник. Београд: Свети Архијерејски Синод СПЦ, 2007. 

 

ј) Типик: 

• Петровић, Јован. Кратки типик или Црквено правило: за ученике учитељске школе. Нови 

Сад: 1892. 

• Кратки црквени устав, типик, Београд: 1860. 

• Николајевић, Василије. Велики типик то јест Устав црквени који садржи правила сваке 

поједине службе, свих празника Христових (Господских), Богородичних и светих, као и 

правила из триода постног и цветног и других чинодејства црквених. Нови Сад: 1892. 

• Николајевић, Василије. Велики типик то јест Устав црквени који садржи правила сваке 

поједине службе, свих празника Христових, Богородичиних и светих, као и правила триода 

посног и цветног, и других чинодејства. Сремски Карловци: 1905. 

• Велики типик (Устав црквени) приредио Василије Николајевић. Београд: Завод за 

умножавање при Светом архијерејском синоду Српске православне цркве, 1984. 

• Велики типик (Устав црквени) приредио Василије Николајевић. Београд: Свети архијерејски 

синод Српске православне цркве, 2019. 

 

к) Требник: 

• Требник, Венеција 1761, БМС Р18Ср II 60. 

• Требник, Беч 1795, БМС Р18 Ср I 63. 



232 

• Εβχολόγιον το Μέγα. Кωνσαντινούπολις. 1803. 

• Требник, Будим 1821, БМС Р19 Ср I 504. 

• Требник, Београд 1836, БМС Р19 Ср II 121. 

• Требник, Цетиње 1837, БМС Р19 Ср II 894. 

• Последовања молебних певања, Београд 1846, БМС Р19Ср I 426. 

• Требник, Беч 1855, БМС Р19 Ср II 377. 

• Требник, Београд 1858, БМС Р19 Ср II 13. 

• Чини благословенїе и освештенїе церкве и ее разнłх утвареi, якоже и чинопослѣдованїе из иновѣрнłх к 

православно-восточноi церкви, из разнłх церковнłх книг собраннае и на свѣт изданнае Васíлїем Нїколаевичь. 

Београд: 1869, ЗМВСК (без сигнатуре). 

• Дополнителн й требникъ изъ разныхъ церковныхъ книгъ собраннае и на свѣтъ изданнае трuдо ъ и 

иждовенїе  Иереа Васíлиа Нїколаевичьа пароха  Ирижкаго . Нови Сад: 1887, НБС II53723. 

• Требник (Фирмилијанов Парохијалник), Београд 1890, МВСК. 

• Требник Саве Грбовића, Београд 1891, БСП П I 925. 

• Εβχολόγιον το Μέγα. Βενετία,1891. 

• Требник, Сарајево 1892, Азбучни списак богослужбених књига које се употребљавају у 

православним српским храмовима у Аустроугарској монархији, који је сачинио Јован 

Живковић уз сарадњу професора богословије Иринеја Ћирића, АСАНУК МПА 109, 1915. 

• Требник, Сарајево 1897.  

• Дополнительн й требникъ. Сарајево, 1898,  БСП П II 12325. 

• Требник, фототипско издање из 1890. Београд: Свети архијерејски синод Српске православне 

цркве, 1983. 

 

л) Триод:  

• Триод посни, Беч 1855, БСП П II 10598 

• Триод цветни, Беч 1855, АСАНУК МПА 95, 1915. 

• Триод посни, Беч 1867. Споменица владичанства сремског, 486. 

 

љ) Часослов:  

• Часослов, Будим 1806, БМС Р19Ср II 1078. 

• Часослов, Будим 1815, НБС II 1381/а. 

• Часослов, Будим 1824, МПА 109, 1915. 

• Часослов, Будим 1827, НБС  I 711. 

• Часослов, Будим 1832, БМС Р19Ср I 445. 

• Часослов, Крагујевац 1834, НБС С II 1380. 

• Часослов, Будим 1836, БМС Р19Ср I 522. 

• Часослов, Будим 1838, НБС  I 1379. 

• Часослов, Будим 1841, БМС Р19Ср I 523. 

• Часослов, Крагујевац 1843.  

• Часослов, Будим 1846, БМС Р19Ср II 1081. 

• Часослов, Будим 1851, БМС Р19Ср II 177. 

• Часослов, Будим 1852, БМС Р19Ср II 1384. 

• Часослов, Будим 1854, БМС Р19Ср II 1083. 

• Часослов, Будим 1855, БМС Р19Ср II 1085. 

• Часослов, Беч 1855, БМС Р19Ср I 46. 

• Часослов, Будим 1857, БМС Р19Ср II 1086. 



233 

• Часослов, Беч 1857, Стојан Новаковић, у Српска библиографија за новију књижевност, 391–

392. 

• Часослов, Будим 1863, БМС Р19Ср II 1087. 

• Часослов, Сарајево 1902, Српска православна црква, Митрополија дабробосанска, 

https://www.mitropolijadabro-bosanska.org/nikolajmandic3.html 

• Часослов,  Београд: Српска Патријаршија, 2001.  

 

 

В. Литургијски приручици 

 

а) Рукописни: 

• Константин Лучић. Црквени показатељ или разјашњење свете источно православне цркве, 

црквених ствари, свештених лица и одежда, свете литургије и појединих црквених часова. 

АСАНУК МПА 439, 1871. 

• Литургика, литографско издање. БМС РР II 149/1, 1887. 

• Литургика, литографско издање. БМС РР II 149/2, 1887. 

• Лебедев, Пјотр. Литургика – наука о богослужењу Православне цркве, прво издање, 

литографија – својим ученицима превео и местимице допунио Јован Живковић. Budapest: 

Litorgrafija Heishler I., 1893, БМС IV 7505. 

• Лебедев, Петар. Литургика – Наука о богослужењу православне цркве, литографија, Ц. И К. 

војне казнионе у Петроварадину, 1913–14, превео и местимично допунио свештеник Јован 

Живковић парох крушедолски и привремени професор у богословији карловачкој. Издао: 

Стефан Поповић, богослов IV године, Библиотека богословије „Св. Арсеније“ бр. 2858. 

 

 

 

 б) Штампани: 

• Новаковић, Дионисије. Епитом или кратка објашењења о Светом храму, одеждама, 

божанственој Литургији која се служи у њему и њеном окружењу, кроз кратка питања и 

одговоре = Епíто , или краткаѧ сказанïѧ С еннагω Хра а, Ризъ егω и в не ъ совершае ыѧ  Бжественныѧ 

Лïт ргἱи, со Ѻкрестност и еѧ чрезъ краткïѧ, Вопросы и ѿвѣты, Во употребленïе С еносл жителей 

Православныѧ Цркве восточныѧ Ка олическïѧ. Нови Сад: 1805. 

• Ризница хришћанска то јест тумачење светих Тајни, сасуда црквених и Божанствене и 

свештене Литургије = Сокровище христианское то есть толкованїе свѧтых Таинь, Свѧтогь храма, Сосɣдωвь 

Церковныхь, и Божествене и Свѧщенне Лїтɣргие. Будим: 1824.  

• Пајсијевић, Калиник. Кратко тумачење божанственог храма и у њему свих свештених 

сасуда и одежди, обичних последовања, божанствене литургије и светих црквених тајни = 

Кратко толкованѣ божественогь храма и свию у нѣму свештены судова и одежда обичны 

послѣдованıя, божанствене литургиıе и светы црковны таинства. Нови Сад: Књигопечатња 

Данила Медаковића, 1855. 

• Вениамин, Нови Скрижал или допуњено тумачење о цркви и Литургији, о свим службама и 

утварима црквеним = Новая Скрижаль, или попoлнителное ωбясненïе ω Церкви и Литɤргïи, 

ω всѣх службахь и утварехь  церковныхь. Санктпетербург: Издање корабљева и Сирјакова, 

1859. 

• Црквено богословие или Црквесловие. Београд: 1860. 

• Вукићевић, Никола Ђ. Изясненiе свете литургiе. Сомбор: 1865. 

• Вукићевић, Ђ., Никола. Изјашњење свете Литиргије. Панчево: 1876. 

https://www.mitropolijadabro-/


234 

• Вениамин, Нови Скрижал или тумачење о цркви и Литургији, о свим службама и утварима 

црквеним = Новая Скрижал или объясненіе о церкви о литургіи и о всехъ службахъ и 

утваряхъ церковныхъ. Санктпетербург: Издање књигопродавца И. Л. Тузова, 1884, Еп. бач. 

МШ 646. 

• Рудаков, Александар. Кратка настава о богослужењу православне цркве, Беч 1885.  

• Беговић, Никола. Литургика: за српске школе и народ. Београд: 1885. 

• Живковић, Никола. Литургика или Наука о богослужењу свете православне цркве за 

школску младеж. Загреб: 1885. 

• Архимандрит Дражић, Фирмилијан. Црквено обредословље за ученике средњих школа. 

Београд: 1888. 

• Вениамин, Нови Скрижал или тумачење о цркви и Литургији, о свим службама и утварима 

црквеним = Новая Скрижаль или объясненіе о церкви о литургіи и о всехъ службахъ и 

утваряхъ церковныхъ (Санктпетербург: 1889), Еп. бач. МШ 01594. 

• Рудаков, Александар. Наука о богослужењу хришћанске Православне цркве, Београд 1892.  

• Рудаков, Александар. Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве. Превео Божидар 

Н. Јовановић. Београд: 1893.  

• Дмитревски, Иван. Историјско, догматско и мистично тумачење божанствене литургије = 

Историческое, догматическое и таинственное изьясненiе божественной литургiи. Москва, 

1894. 

• Стевановић, Теофилo. Познавање цркве или обредословљe. Београд: „Просвете“ -С. Хоровица 

до ср. кр. реалке, 1895. 

• Дражић, Фирмилијан. Црквено обредословље за ученике средњих школа. Београд: 1896.  

• Лебедев, Петар. Наука о богослужењу Православне цркве, део 1. Превео с руског језика 

Божидар Н. Јовановић. Београд: 1898. 

• Живковић, Григорије. Литургика или Наука о богослужењу Свете православне цркве: за 

школску младеж. Доња Тузла: 1898. 

• Милић, Ђока. Литургика: за православне ученике основних школа. Сремски Карловци: 

Српска манастирска штампарија, 1899.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Сремски Карловци: 1900.  

• Милић, Ђока. Литургика: за православне ученике основних школа. Сремски Карловци: 

Српска манастирска штампарија, 1902.  

• Милић, Ђока. Литургика за православне ученике основних школа. Нови Сад: Издање 

Књижарнице Милована Ивковића, 1907.  

• Стевановић, Теофило. Додатак познавању Цркве или обредословљу. Београд: 1908. 

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Загреб: 1908.  

• Дражић, Фирмилијан. Црквено обредословље за ученике средњих школа. Београд: 1910. 

• Милић, Ђока. Литургика за православне ученике основних школа. Нови Сад: Издање 

Књижарнице Милована Ивковића, 1913.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1917.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1923.  

• Милић, Ђока. Литургика за православне ученике основних школа“. Нови Сад: Учит. ком. 

друштва „Натошевић“, 1926.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1930.  

• Милић, Ђока. Литургика за православне ученике основних школа“. Нови Сад: „Натошевић“, 

1932.  



235 

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1933.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1936.  

• Живановић, Александар. Наукa о богослужењу Православне цркве или Православна 

литургика: за ученике средњих школа. Осијек: 1939. 

• Рудаков, Александар. Наука о богослужењу Хришћанске православне цркве. Превео Божидар 

Н. Јовановић. Београд: 1920.  

• Новаковић, Дионисије. Епитом или кратка објашњења о светом храму, одеждама, 

божанственој литургији која се служи у њему и њеном окружењу, кроз кратка питања и 

одговоре приредио Владимир Вукашиновић. Панчево: Х. Б. Вишњић, 2007. 

• Милић, Ђока. Литургика за православне ученике основних школа. Ноди Сад: Издање 

Учитељског деоничког друштва „Натошевић“, без наведене године. 

 

 

 

Г. Остали штампани извори: 

 

• Азбучник Српске Православне Цркве по Радославу Грујићу. Приредио: Слободан Милеуснић. 

Београд: Београдски издавачко-графички завод, 1993.  

• „Архијерејска посланица епископа далматинског Јосифа Рајачића“. Српски Сион година XIV, 

бр. 24 (1904): 689–690. 

• Архијерејска поука пресвитеру: при рукоположењу. Нови Сад: 1892. 

• Архијерејско поученије новорукоположеном свештенику. Београд: 1858. 

• Автобиографија Никанора Грујића некадашњег епископа пакрачког. Приредио Иларион 

Зеремски. Сремски Карловци: Српска манастирска штампарија, 1907. 

• Дисциплинарна правила за православно српско свештенство у опсегу православне српске 

митрополије карловачке. Сремски Карловци, 1899. 

• Дъяченко, Григорий. Полный  церковно-славѧнскiй словаръ. Москва: Отчий дом, 2002. 

• Енциклопедија Новог Сада књига 15. Нови Сад: Новосадски клуб: Прометеј, 2000. 

• Енциклопедија  Новог Сада књига 19. Нови Сад: Новосадски клуб: Дневник, 2002.  

• Живковић, Теофан. „Посланица парохијском свештенству Карловачке дијецезе у манастиру 

Гомирју 17. фебруара 1876“. Јован барон Живковић, прир. Проповједник Српске народне 

Цркве од Теофана Живковића, православног епископа карловачког. Карловац: 1892, 455–465. 

• Живковић, Теофан. „Посланица свештенству и народу у Плашком, 1. септ. 1886“. Јован 

барон Живковић прир. Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, 

православног епископа карловачког. Карловац: 1892, 481–492. 

• Златоусти, Јован. Шест књига о свештенству превео Јован Вучковић. Београд: Издавачки 

фонд Српске православне цркве Архиепископије београдско-карловачке, 2007. 

• Карлштадский мѣсяцословъ на лѣто отъ рождества хрıстова 1840 еже естъ високосное, 

сирѣчъ 366 дней состоящее. Въ Карлштадту. БМС, Одељење старе и ретке књиге и легата, 

РПСр I 45. 

• Каталог српске књижаре браће М. Поповића у Новоме Саду. Нови Сад: Штампарија А. 

фукса, 1883. 

• Кириловић, Димитрије. Каталог Библиотеке Матице српске II, српске књиге 1848–1880. 

Нови Сад: Матица српска, 1955. 

• „Конзисторијалне окружнице“. Дабробосански источник година I, бр. 2 (1887): 28–29. 

• Мѣсяцословъ въ градѣ Бɤдинѣ 1807. БМС РПСр I 15/1807. 1.  



236 

• Мѣсяцословъ съ Бг҃омъ ст҃ ым всегω лѣта съ табеллами двѣми вѣчный календаръ въ Бɤдинѣ 

градѣ, Писмены Кралевскагω всеɤчили а Оꝩнгарскагω 1814. БМС РПСр I 26/1814. 

• Народна енциклопедија српско-хрватско-словеначка књига I. Нови Сад: Будућност 2000. 

• Недеља свете Педесетнице: празничне службе превео Иринеј Ћирић. Нови Сад: Управа 

епархије бачке, 1942. 

• Николајевић, Василије. Позив на претплату (Голубинци, 1868), документациони материјал, 

БМС Дк I 1104. 

• Новаковић, Стојан. Српска библиографија за новију књижевност 1741–1867. Београд: 

Српско учено друштво, 1869. 

• „О обавезама и понашању свештенства, Е бр. 82, 1841“. У Уредбе и прописи Митрополије 

београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. Пожаревац: 

Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 99–100. 

• „О дужностима и обавезама свештенства, К бр. 657, 1854“. У Уредбе и прописи Митрополије 

београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. Пожаревац: 

Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 267–268. 

• „О исповести за време великог поста, Е бр. 73, 4. фебруар 1849“. У Уредбе и прописи 

Митрополије београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. 

Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 205. 

• О исповести за време часног поста, Е бр 63, 29. јануар 1851“. У Уредбе и прописи 

Митрополије београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. 

Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 228. 

• „О исповести за време великог поста, Е бр 80, 29. јануар 1854“. У Уредбе и прописи 

Митрополије београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. 

Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 253. 

• „О исповести парохијана, Е бр. 83, 7. фебруар 1856“. У Уредбе и прописи Митрополије 

београдске 1835–1856, књига 1. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. Пожаревац: 

Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 292–293. 

• „Окружница митрополита Дабро-босанског Ђорђа Николајевића пречасноом свештенству, 

благочестивим црквеним српским општинама и народу Дабро-босанске Епархије“.  Дабро-

босански источник година I, бр. 6 (1888): 91. 

• „Окружница његове светости патријарха господина Георгија Бранковића издана за подручно 

Архидијецезално Свештенство у погледу обучавања парохијске младежи у молитвама“. 

Српски Сион број 13 (1891) 193–194. 

• Окружница „О забрани да свештенство изостаје из места службе без претходног одобрења, 

бр. 88, од 20. јуна 1867“. У Стеван Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ 

темишварски. Темишвар: Темпус, 2010. 

• Окружница „О преимућству части међу свештеницима истог чина“. У Стеван Бугарски, 

Владика Антоније (Нако) епископ темишварски. Темишвар: Темпус, 2010. 

• Окружница „О установљењу једнообразности помињања при великом входу на литургији бр. 

394 од 10. августа 1866“., у С. Бугарски, Владика Антоније (Нако) епископ темишварски. 

Темишвар: Темпус, 2010. 

• Панковић, Душан. Српске библиографије 1766–1850. Београд: Народна библиотека Србије, 

Нови Сад: Библиотека Матице српске, 1982. 

• „Писмо вршачког епископа Стефана Поповића архимандриту месићком Арсенију Шакабенти 

из 1848“. Гласник историјског друштва у Новом Саду књига XII, свеска 2 (1939): 82. 

• Приручник православног свештеника. Превод Георгија Јовановића. Земун, 1867. 

• Ранковић, Зоран, Вукашиновић, Владимир и Станковић, Радоман. Инвентар рукописа 

Библиотеке Српске патријаршије. Београд: Библиотека Српске патријаршије, 2012. 



237 

• Ранковић, Зоран и Лазић Мирослав. Приредили Уредбе и прописи Митрополије београдске 

1835–1856. Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010. 

• „Распис о забрани употребе икона католичког и унијатског изгледа“. У „Уредбе и прописи 

Митрополије београдске 1877–1893“ књига 3, 209. Пожаревац: Епархија браничевска, 2011. 

• „Решења Архијерејског Сабора у вези са поштовањем вере и морала“. У Уредбе и прописи 

Митрополије београдске 1857–1876, књига 2. Приредили: Зоран Ранковић, Мирослав Лазић. 

Пожаревац: Епархија браничевска, Одбор за просвету и културу, 2010, 277–278. 

• Ружичнıй вѣнацъ или мѣсяцословъ за лѣто 1842 еже естъ простое, сирѣчъ 365 дней 

состоящее. У Новомъ Саду початанъ кодъ Павла Iанковића Вдове. БМС РПСр I 14/1842. 

• Ружичнıй вѣнацъ или мѣсяцословъ за лѣто 1845 еже естъ простое, сирѣчъ 365 дней 

состоящее. У Новомъ Саду добити се може у Кньигопродавници П. И. Стояновића. БМС 

РПСр I 14/1845.  
• Руско-српски речник = Руско-сербский словар. У редакцији Богољуба Станковића. Нови Сад: 

Матица Српска, 1998. 

• „Свети Петошести Васељенски Сабор Трулски (691. г. у Цариграду)“. У Свештени Канони 

Цркве. Превод са грчког и словенског епископа Атанасија умировљеног херцеговачког, 135–

200. Београд: Митрополије и Епархије: Црногорско-Приморска, Дабро-Босанска, 

Новограчаничка, Бачка, Далматинска, Захумско-Херцеговачка и Приморска, Православни 

богословски факултет Београдског универзитета, Манастир Тврдош, 2005. 

• Свето писмо Старога и Новога завјета – Библија. Београд: Свети Архијерејски синод Српске 

Православне Цркве, 2004. 

• Свештени канони цркве. Превод са грчког и словенског епископа Атанасија умировљеног 

херцеговачког. Београд: Митрополије и Епархије: црногорско-Приморска, Дабро-Босанска, 

Новограчаничка, Бачка, Далматинска, Захумско-Херцеговачка и Приморска, Православни 

богословски факултет Београдског универзитета, Манастир Тврдош, 2005.  

• Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 1. Нови Сад: Библиотека Матице 

српске, 2005. 

• Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 2. Нови Сад: Библиотека Матице 

српске, 2006. 

• Српске књиге Библиотеке Матице српске, 1801–1867, Том 3. Нови Сад: Библиотека Матице 

српске, 2007. 

• Стари српски служабник, Божанствена Литургија св. Јована Златоуста превео Атанасије 

Јевтић. Требиње – Врњци: Братство Св. Симеона Мироточивог, 2012. 

• Штављанин Ђорђевић, Љубица, Мирослава Гроздановић Пајић, Луција Цернић. Опис 

ћирилских рукописа Народне библиотеке Србије I. Београд: Народна библиотека Србије, 

1986.  

• Штампани летак (26. 6. 1893). АСАНУК МПА 1893/26 

 

 

 

 

 

  



238 

ЛИТЕРАТУРА 

 

• Азбучник Српске православне цркве по Радославу Грујићу. Приредио Слободан Милеуснић. 

Београд: Београдско издавачко-графички завод, Музеј Српске Православне Цркве, 1993. 

• „Александар Стојачковић“, Орао, велики илустровани календар година XX (1894): 119–122. 

• Алагић, Тома. „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“. Српски Сион 

година I, бр. 17 (1891): 258–260. 

• Алагић, Тома. „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“. Српски Сион 

година I, бр. 18 (1891): 273–275.  

• Алагић, Тома. „О прештампавању нашијех црквенијех књига у Сарајеву“. Српски Сион 

година I, бр. 19 (1891): 289–292. 

• Алексов, Бојан. Назарени међу Србима: верска трвења у јужној Угарској и Србији од 1850. 

до 1914. Београд: Завод за уџбенике, 2010. 

• Алфејев, Иларион. Православно богословље на размеђу векова. Крагујевац: Каленић, 2011.  

• Андрић, Иво. Развој духовног живота у Босни под утицајем турске владавине. Београд: 

Просвета, 1995. 

• Андрић, Мирјана и Вукашиновић, Владимир прир. Иконостас као духовни и културни печат 

православних хришћана. Зборник радова. Крагујевац: Завод за заштиту споменика културе, 

2007. 

• „Анкета“. Српски Сион бр. 3 (1899): 47. 

• Антонић, Милош. „60 година од смрти Александра Живановића (1871–1936)“. Пчелар бр.1 

(1997): 15. 

• Арнаутовић, Александар. Штампарије у Србији у XIX веку. Београд: 1912. 

• Арсић, Ирена. Дубровачке теме XIX века. Београд: Ars Libri; Бања Лука, Бесједа, 2009. 

• Арсић, Ирена. „Матија Бан и култ Светог Саве“. У Дубровачке теме XIX века, 53–72. 

Београд: Ars Libri; Бања Лука, Бесједа, 2009. 

• „Архијерејска посланица епископа далматинског Јосифа Рајачића“. Српски Сион бр. 24 

(1904): 689–690. 

• Архијерејска поука пресвитеру: при рукоположењу. Нови Сад: 1892. 

• Архимандрит Фирмилијан. „Господину проти Јовану Вучковићу професору богословије у 

Задру“. Хришћански весник свеска IX–X (1890): 609–613. 

• Афанасьева, Т. „Особенности последования литургий Иоанна Златоуста и Василия Великого 

в древнорусских служебниках XIII-XIV вв.“ У Ruthenicа, No 6, 2007, 207–242. 

• Бајић С., Ружица. Богослужбени језик у Српској православној цркви: прошлост, савремено 

стање, перспективе. Београд: Манастир Бањска, Институт за српски језик САНУ, 2007. 

• Бањац, Ј. Радионица и трговина црквених утвари у Николе Ивковића у Новом Саду. 

Докторска дисертација, Филозофски факултет, Београд, 2013. 

• Barac, Fran. Liturgika. Zagreb: 1908. 

• Бараћ, Драган. Кратка историја књиге. Београд: Нолит, 2008. 

• Баудри, Фридрих. Описаније Новог Сада и околине (1837–1838). Нови Сад: Мало историјско 

друштво, 2012. 

• Беговић, Никола. Србске бесједе: које је саставио и говорио највише у србској православној 

цркви горњокарловачкој свеска 1. Београд: 1870. 

• Беговић, Никола. Србске бесједе: које је говорио у Српској православној цркви свеска 2. 

Београд: 1880. 

• Белеслијин, Илија. „К питању о ''побожнима''“. Богословски гласник година III, књига V 

(1904): 278–289.  



239 

• Берић, Душан. „Митрополит Михаило и Аустроугарска 1875–1880“. У Живот и дело 

митрополита Михаила: (1826–1898), 187-204. Научни скупови, Српска академија наука и 

уметности; књ. CXVIII Одељење историјских наука, књ. 31. Београд: САНУ, 2008. 

• „Библиографија“, Србско далматински магазин књига 17, (1856): 94–97. 

• Биговић, Радован. Од свечовека до Богочовека. Београд: Рашка школа, 1998. 

• Богдановић, Л. „Где да купујемо св. иконе, црквене утвари и сасуде?“. Српски Сион бр. 28 

(1894): 435–437. 

• Богдановић, Лазар. „Како се свршава литургија пређеосвећених дарова“. Српски Сион бр. 18 

(1891): 229–232. 

• Богдановић, Лазар. „Литургија пређеосвећених дарова“. Српски Сион година IV, бр. 13 

(1894): 194–196.  

• Богићевић, Војислав. „Стање СПЦ у Босни и Херцеговини од окупације 1878. до почетка 

борбе за верско-просветну аутономију 1896. године (Из аустроугарских тајних архива)“, 50–

67. У Споменица поводом осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–

1958), педесетогодишњице анексије (1908–1958) и четрдесетогодишњице ослобођења и 

уједињења (1918–1958) приредио Светозар Душанић. Београд: Србоштампа, 1959. 

• Богословље и духовни живот Карловачке митрополије. Зборник радова са научног скупа 

Нови Сад, 11. децембар 2017. Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт 

за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2017. 

• Богословље и духовни живот Карловачке митрополије. Зборник радова са научног скупа 

Београд – Нови Сад, 17–18. децембар 2018. Београд: Институт за културу сакралног Монс 

хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2019.  

• Богословље и духовни живот Карловачке митрополије. Зборник радова са научног скупа 

Београд – Нови Сад, 16–17. децембар 2019. Београд: Институт за културу сакралног Монс 

хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2020.  

• Богословље и духовни живот Карловачке митрополије. Зборник радова са научног скупа 

Београд – Нови Сад, 1–2. децембар 2020. Београд: Институт за културу сакралног Монс 

хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2021. 

• „Божа Јовановић, прота-ставрофор, парох београдски и професор“. Гласник СПЦ бр. 14–15 

(1934): 231–233. 

• Божанствене Литугије превео архим. др Јустин Поповић. Београд: Манастир Ћелије, 1978. 

• Бојовић, Злата. „Дубровник у српској књижевности“. Отисак из Гласа CDXXVII Српске 

академије наука и уметности, одељење језика и књижевности књига 30 (2017): 29–35.  

• Бота, Ђ. „Богомољци или побожни“. Гласник Српске православне патријаршије година 3, 

број 9 (1922): 135–136. 

• Бугарски, Стеван. Владика Антоније (Нако) епископ темишварски. Темишвар: Темпус, 2010. 

• β., „Кратка настава о богослужењу православне цркве“. Истина бр. 2 (1885): 17.  

• Васин, Горан. Архијереји Карловачке митрополије на прелому векова: Герман Анђелић, 

Георгије Бранковић, Лукијан Богдановић, Георгије Зубковић. Нови Сад: Прометеј, Радио 

телевизија Војводине, 2018. 

• Васин, Горан. Никанор Грујић. Нови Сад: Прометеј, 2017. 

• Васин, Горан. Патријарх Георгије Бранковић и његово доба: 1890–1907. Нови Сад: Мало 

историјско друштво, 2014. 

• „Велики Типик“. Српски Сион година XIII, бр. 14 (1903): 438. 

• Веселиновић, Рајко. Историја СПЦ са народном историјом књига III. Београд: САС СПЦ, 

2010. 

• Весник Српске цркве: Лист свештениког удружења година IV (1893): 1229–1231.  

• В. Ј. „Литургика или Наука о богослужењу свете православне цркве за школску младеж 

израдио Никола Гр. Живковић“. Истина бр. 5 (1885): 80–83. 



240 

• Влачић, Љубо. „За српски богослужбени језик (Један деведесетогодишњи прото још пре 

педесет година за богослужбени српски језик)“. Нови источник – Службени лист 

Православне Епархије дабробосанске бр. 10–11 (1935): 311–316. 

• Влачић, Љубо. „Јосиф Рајачић као далматински епископ“, Гласник историског друштва у 

Новом Саду књига VII, свеска 1–3 (1934): 164–178. 

• Влачић, Љубо. „Семинар у Шибенику за православне ђаке будуће унијате – по 

необелодањеним Тајним актима Далматинског губернијума“. Богословље, орган 

православног богословског факултета у Београду година XV, свезак 3 и 4 (1940): 278– 294. 

• Војновић, Ж. „Манастирске библиотеке на подручју Карловачке митрополије у 18. веку“. 

Докторска дисертација, Филолошки факултет у Београду, 2018. 

• Војновић, Жарко. „Преписивачка делатност у манастирима Карловачке митрополије у 18. 

веку“. Читалиште, научни часопис за теорију и праксу библиотекарства бр. 33 (2018): 55–62. 

• Војновић, Жарко. Из Спарте светлост, то јест Живот и подвизи Каменка и Павла 

Јовановића. Панчево: Градска библиотека Панчево, 2010. 

• Војновић, Жарко. „Међународни хоризонт Новаковићевог Епитома“. У Лазар Чурчић – 

књигољуб и књигохранитељ зборник радова (Нови Сад, 2019), 84–97. 

• Војиновић, Хризостом. „Народна хришћанска заједница“. У Тихи глас: беседе и чланци. 

Београд: САС Српске православне цркве, 1991. 

• Врцељ, Љубомир. „Клирикална школа у Шибенику и Задру (1834–1864)“. У Срби и 

православље у Далмацији  и Дубровнику, 107–121. Загреб 1971. 

• Вукадиновић, Јефта. „О читању црквенословенског језика“. Беседа година I (1868): 121–123. 

• Вукадиновић, Јевтимије. Духовне беседе. Панчево: 1879. 

• Вукадиновић, Ј. „Примедба на чланак: „Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“. Српски Сион година IV, 

бр. 32 (1894): 495–496. 

• Вукадиновић, Јефтимије. Молитвослов на потребу православних Србкиња. Нови Сад: 1866. 

• Вукадиновић, Јован. „Примедба на чланак: Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“. Српски Сион бр. 

32 (1894): 495–496. 

• Вукашиновић, Владимир. „Архијерејска Литургија у средњовековној Србији XIV и XV 

века“. У Службе и Устави пјенија, 53–66. Београд – Врњци: Mons haemus; Интерклима 

графика, 2020. 

• Вукашиновић, Владимир. „Библија и Литургија“. У Живљење на небесима, 21–29.  Панчево: 

Манастир Рујан, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Братства код Срба данас“. У Лек бесмртности, 11–40. Нови Сад: 

Еколошки покрет града Новог Сада, 1994. 

• Вукашиновић, Владимир. Велики вход. Београд: Православни боголсловски факултет, 

Институт за литургику и црквену уметност, 2015. 

• Вукашиновић, Владимир. Живљење на небесима – црква, наука, политика. Панчево: Х. Б. 

Вишњић; Врутци: Манастир Рујан, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Ка новом издању молитвослова: историјат и теолошка 

проблематика српских штампаних молитвослова у светлу кирилометодијевске преводилачке 

и мисионарске традиције“. У Кирилометодијевско предање, језик и мисија Цркве у 21. веку, 

113–131. Зборник радова са међународног скупа на Православном богословском факултету у 

Београду. Београд, 2014. 

• Вукашиновић, Владимир. Литургија и култура 16 огледа. Београд: Хришћански културни 

центар, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Литургијски језик Цркве“. У Криза савремених језика теологије, 

зборник радова, 127–153. Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, 2013. 



241 

• Вукашиновић, Владимир. „Литургичка анализа служабника рукописне збирке манастира 

Хиландара на примеру тропара Трећег часа од XV до XVII века“. Црквене студије број 11 

(2014): 601–615. 

• Вукашиновић, Владимир. „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“. У Литургија и 

култура 16 огледа, 113–131. Београд: Хришћански културни центар, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Литургијско богословље Петронија Трбојевића“. У Литурзи и 

литургиолози, 227–246. Београд – Врњци: Универзитет у Београду, Православни богословски 

факултет, Институт за литургику и историју уметности, 2017. 

• Вукашиновић, Владимир. „Освећење литургијског простора код Срба у XIII и XIV веку“. У 

Велики Вход – Огледи из српског литургијског предања: XIII–XXI век, 60–81. Београд: 

Православни богословски факултет, 2015.  

• Вукашиновић, Владимир, прир. Епитом или кратка објашњења о светом храму, одеждама, 

божанственој литургији која се служи у њему и њеном окружењу, кроз кратка питања и 

одговоре. Панчево: Х. Б. Вишњић, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Проблем савременог доживљавања молитвеног живота Цркве“. У 

Литургија и култура 16 огледа, 63–70. Београд: Хришћански културни центар, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Руски и малоруски утицаји на литургијски живот Карловачке 

митрополије у XVIII столећу“. Саборност – теолошки годишњак (2010): 163–208. 

• Вукашиновић, Владимир. Службе и устави пјенија – Historija Sacrae Liturgiae Serbicae 

(Београд – Врњци: Mons Haemus; Интерклима графика, 2020). 

• Вукашиновић, Владимир. Српска барокна теологија. Врњци – Требиње: манастир Тврдош, 

Братство Св. Симеона Мироточивог, 2010. 

• Вукашиновић, Владимир. „Српски рукописни служабници XIV и XV века извори за 

реконструкцију архијерејског последовања свете Литургије у средњовековној Србији“. У 

Свештена и духовна трпеза, 27–39. Београд: Православни богословски факултет, 2016. 

• Вукашиновић, Владимир. Српско богослужење. Врњци – Требиње: Епархија жичка, Духовни 

центар Св. Владике Николаја Жичког, Братство Св. Симеона Мироточивог, Манастир 

Тврдош, 2012. 

• Вукашиновић, Владимир. „516 година српских штампаних Молитвослова“. У Службе и 

Устави пјенија, 218–241. Београд – Врњци: 2020. 

• Вукашиновић, Владимир. „Сујеверје“. У Живљење на небесима – црква, наука, политика, 

145–147. Панчево: Манастир Рујан, 2007. 

• Вукашиновић, Владимир. „Царско свештенство“. Беседа: лист за хришћански живот и 

црквене потребе бр. 2–4 (1991): 167–174.  

• Вукићевић, Ђ., Никола. Свечаност у славу пречестњејшег господина Василија Ковачића 

протопрезвитера сомборскога. Сомбор: 1854. 

• Вуковић, Сава. „Архипастирство епископа Платона Атанацковића”. У Зборник радова 

научног скупа посвећеног епископу Платону Атанацковићу, 13–19. Нови Сад: ВАНУ, Матица 

српска, Епархија шумадијска, Епархија бачка, 1991. 

• Вуковић, Сава и Стеван Бугарски. Монаштво Карловачке митрополије. Београд: Манастир 

Гргетег, 2018. 

• Вуковић, Сава. Српски јерарси од деветог до двадесетог века. Београд: Евро; Подгорица: 

Унирекс; Крагујевац: Каленић, 1996. 

• Вуковић, Сава. „Стварање нове више јерархије после уклањања митрополита српског 

Михаила“. У Живот и дело митрополита Михаила: (1826–1898), 1–20.  Научни скупови, 

Српска академија наука и уметности књ. CXVIII, одељење историјских наука, књ. 31. 

Београд: САНУ, 2008. 

• Вуца, Петар. „Живот и дело Павла Кенгелца“. Зборник радова конференције „Развој 

астрономије код Срба VI“. Београд, 22–26. април (2010): 429–437. 



242 

• В., Ј. „Литургика или Наука о богослужењу свете православне цркве за школску младеж 

израдио Никола Гр. Живковић“, Истина бр. 5 (1885): 80–83.  

• Вучковић, Јован. „Верешчагинове слике“. Истина година I, бр. 1 (1886): 105–107. 

• Вучковић, Јован. „Верешчагинове слике“. Истина година I, бр. 2 (1886): 120–122. 

• Вучковић, Јован. „Верешчагинове слике“. Истина година I, бр. 3 (1886): 135–138. 

• Вучковић, Јован. Главнији моменти из историје хришћанске ставрографије. Задар: 1890. 

• Вучковић, Јован. Глас из цркве. Ср. Каловци: 1896. 

• Вучковић, Јован. Девети извјештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским 

Карловцима: школска година 1897–98. Сремски Карловци: 1898. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у прву недјељу великог поста – Обрачун хришћанина и 

православног Србина са црквом“. Српски Сион бр. 9 (1896): 137–140. 

• Вучковић, Јован. О кајању. Ср. Карловци: 1899. 

• Вучковић, Јован. „Пастир и књига“. Богословски гласник година I, књига I (1902): 6–17. 

• Вучковић, Јован. Петнаести извјештај о Православном срп. богословском училишту у 

Сремским Карловцима: школска година 1903–1904. Сремски Карловци: 1904. 

• Вучковић, Јован. „Побожни људи“, „Богомољци“ или „Евангелисти“. Богословски гласник, 

година II, књига III (1903): 22–41. 

• Вучковић, Јован. Пред иконом крштења Христовог или Цртица из иконографије. Нови Сад: 

1891. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед на великом повечерју у петак шесте седмице Великог поста, 

говорена слушаоцима богословије, Богословска омладино, и ти обрачунај!“. Српски Сион 

година VI, бр. 14 (1896): 233–239. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у другу недјељу великог поста – Обрачун хришћанина и 

православног Србина са црквом“. Српски Сион година VI, бр. 9 (1896): 152–158. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у пету недјељу великог поста – Нити љубе Цркву, нити маре за 

Њу“. Српски Сион година VI, бр. 13 (1896): 204–208. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у прву недјељу великог поста – О узроцима назаренског 

отпадања од цркве“. Српски Сион година VI, бр. 9 (1896): 137–140. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у трећу недјељу великог поста – Ради науке зар: ван из цркве“. 

Српски Сион година VI, бр. 11 (1896): 171–176. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у четврту недјељу великог поста – Љубимо, љубимо, али не 

слушамо“. Српски Сион година VI, бр. 12 (1896): 185–190. 

• Вучковић, Јован. „Проповјед у шесту недјељу великог поста – Опасност је велика, а спас гдје 

је?“. Српски Сион година VI, бр. 15 (1896): 248–252. 

• Вучковић, Јован. Седми извјештај о Православном срп. богословском училишту у Сремским 

Карловцима: школска година 1895–96. Сремски Карловци: 1896. 

• Вучковић, Јован. Трећи извештај о Српском правосл. богословском училишту у Сремским 

Карловцимa: школска година 1891–92. Нови Сад: 1892.  

• Вучковић, Јован. „Црквено обредословље за ученике средњих школа, приредио архимандрит 

Фирмилијан професор богословије“. Хришћански весник свеска V–VI (1890): 387–394. 

• Вучковић, Јован. „Црквено обредословље за ученике средњих школа, приредио архимандрит 

Фирмилијан професор богословије“. Хришћански весник, свеска VII–VIII (1890): 516–524. 

• Вучковић, Јован. Четврти извештај о Православном срп. богословском училишту у 

Сремским Карловцима: школска година 1892–93. Нови Сад: 1893. 

• Вучковић, Јован. Шести извештај о православном срп. богословском училишту у Ср. 

Карловцима: школска година 1894/95. Сремски Карловци: 1895. 

• Вучковић, Јован и Викентије Вујић, Извештај о православној српској богословији и правосл. 

срп. богословском семинару у Срем. Карловцима: школска година 1912/13. Карловци: 1913. 



243 

• Гавриловић, Владан. „Из пера патријарха Рајачића – тешка судбина православних цркава и 

манастира на територији српске Војводине“. У Српски покрет у Војводини и Револуцији 

1848-1849. године, 278–282. Зрењанин: Градска библиотека „Жарко Зрењанин“, 2018.  

• Гавриловић, Владан. „Три века Карловачке митрополије, српске привилегије до краја 18. 

века“. У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 67–78. Нови Сад: Епархија сремска 

СПЦ, Одсек за историју Филозофког факултета Универзитета у Новом Саду, Мало 

историјско друштво – Нови Сад, 2013. 

• Гавриловић, Владан, Горан Васин и Ненад Нинковић. „Преглед историје будимске епархије“. 

У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 103–126. Нови Сад: Епархија сремска СПЦ, 

Одсек за историју Филозофког факултета Универзитета у Новом Саду, Мало историјско 

друштво – Нови Сад, 2013. 

• Гавриловић, Никола. Карловачка богословија 1794–1920. Сремски Карловци: Српска 

православна богословија Светог Арсенија, 1984. 

• Гавриловић, Никола. Српско-румунско клирикално училиште у Вршцу 1822–1867. Нови Сад: 

Филозофски факултет у Новом Саду – Институт за историју, 1983. 

• Гавриловић, Никола. „Школство код Срба у Хабзбуршкој монархији“, у Историја српског 

народа четврта књига, други том (Београд: Српска књижевна задруга, 1986), 350–362. 

• Гавриловић, Славко. Из историје Срба у Хрватској, Славонији и Угарској (XV–XIX век). 

Београд: „Филип Вишњић“, 1993. 

• Гавриловић, Славко. „Митрополит Стефан Стратимировић, поводом 250-годишњице 

рођења“. Летопис Матице српске свeска 3, књ. 479 (2007): 386–395. 

• Гавриловић, Славко. „О унијаћењу и покатоличавању Срба у Хрватској, Славонији и 

Угарској (XIII–XIX век)“, у Зборник о Србима у Хрватској (Београд: Српска академија наука 

и уметности, Одбор за историју Срба у Хрватској, 1995), 7–44. 

• Гајић, Весна. „Српска барокна побожност – преплитање истока и запада“. Летопис Матице 

српске година 194, књига 501, свеска 3 (2018): 361–365. 

• Гиљфердинг, Александар Ф. Путовање по Херцеговини, Босни и Старој Србији. Београд: 

Новинско-издавачка установа Службени лист СРЈ, 1996. 

• Грандић, Радован. „Вићентије Ракић Живот и рад“. Гласник Историског друштва у Новом 

Саду књига VIII, свеска 1 (1935): 10–20. 

• Грбић, Душица. „Приновљени Октоих 1855. у Библиотеци Матице српске“. Годишњак 

Библиотеке Матице српске (2013): 89–99. 

• Грбић, Манојло. Карловачко владичанство: прилог к историји српске православне цркве, 

књига III. Карловац: 1893. 

• Грђић, Ристо. „Борба за црквено-школску аутономију у Босни и Херцеговини“. У Споменица 

поводом осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), 92–98. Београд: 

1958. 

• Грујић, Никанор. „29. јуна при освештању храма у новосадском-Алмашком гробљу“. У 

Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног српског епископа пакрачког, 70–78. 

Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „25. децембра“ (I–II). У Црквене беседе Никанора Грујића бившег 

православног српског епископа пакрачког, 133–140. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „25. марта“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 35–39. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „21. новембра у Ваведењском храму“. У Црквене беседе Никанора Грујића 

бившег православног српског епископа пакрачког, 121–127. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „2. фебруара“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 31–35. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „На Велики петак“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег 

православног српског епископа пакрачког, 43–51. Земун: 1892. 



244 

• Грујић, Никанор. „На Духове 11. јуна 1861“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег 

православног српског епископа пакрачког, 54–61. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. Народна србска скупштина 1-га и 3-га маја 1848. г. у Карловци држана 

пређашња политика дворска и садашња политика нове маџарске владе. Београд: 1848. 

• Грујић, Никанор. „На Ускрс“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 52–54. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „На Цветну недељу“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег 

православног српског епископа пакрачког, 39–43. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „15. августа“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 107–116. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „30. јануара“ (I–II). У Црквене беседе Никанора Грујића бившег 

православног српског епископа пакрачког, 22–30. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „6. августа“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 102–106. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „1. jaнуара“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког,, 1–9. Земун: 1892. 

• Грујић, Никанор. „1. јула II“. У Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног 

српског епископа пакрачког, 86–89. Земун: 1892. 

• Грујић, Радослав. „Автокефалност Карловачке митрополије“. Гласник Историског друштва 

у Новом Саду свеска 3–4 (1940): 365–379. 

• Грујић, Радослав. „Култ Св. Саве у Карловачкој митрополији XVIII и XIX века“. Богословље 

година X, свезак 2–3 (1935): 133–170. 

• Грујић, Радослав. „Проблеми историје Карловачке митрополије“. Гласник Историског 

друштва у Новом Саду  књига II, свеска 1 (1929): 53–65. 

• Грујић, М. Радослав. Православна Српска црква. Крагујевац: Светлост – Каленић, 1989. 

• „Грчка литургија у московској духовној академији“. Пастир година III, бр. 15 (1870): 239–

243. 

• Г–ч, „Нешто о неправилности неких икона, а у хатар нашега лепога православља“. Српски 

Сион бр. 19 (1891): 292–295.  

• Д., „Нови Сад“. Јужна пчела година II, број 22 (1852): 85–86. 

• Давидов, Динко. „Карловачка митрополија“. У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 

19–23. Нови Сад: Епархија сремска СПЦ, Одсек за историју Филозофког факултета 

Универзитета у Новом Саду, Мало историјско друштво – Нови Сад, 2013. 

• Давидов, Динко. Споменици Будимске епархије. Београд: Просвета, Републички завод за 

заштиту споменика културе, Балканолошки институт САНУ; Нови Сад: Матица српска, 

1990. 

• Дајковић, Јован. „Оставка митрополита Хаџи Саве Косановића“. У Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), педесетогодишњице 

анексије (1908–1958) и четрдесетогодишњице ослобођења и уједињења (1918–1958), 82–87 

(Београд: 1959). 

• Дамаскин. „О верском, званом ''богомољачком'' покрету код нас“. Весник Српске Цркве 

година XXX (1925): 543–549. 

• Дамљановић, Дара. „Лингводидактичко наслеђе Јеврема Илића“. Српска теологија у 

двадесетом веку: истраживачки проблеми и резултати књига 3 (2008): 195–205. 

• Даниловац, Ј., Свештеник у Карловачкој митрополији. Нови Сад: 1890. 

• Даниловац, Ј. „Карловачка богословија“. У Свештеник у Карловачкој митрополији, 5–28.  

Нови Сад: 1890. 

• Даниловац, Јован. „Свети Синод и питање о квалификацији за ступање у богословију“. У 

Српски свештеник у Карловачкој митрополији, његова спрема, дужност и награда, 29–33. 

Нови Сад: 1890. 



245 

• Даниловац, Ј. Свештеник у Карловачкој митрополији. Нови Сад: 1890. 

• Даница година I (1826): 7–8 (према личном бројању страна). 

• Даница година II (1827): 163–174 (према личном бројању страна). 

• Даница година III (1828): 5–16 (према личном бројању страна). 

• Даница година IV (1829): 5–16 (према личном бројању страна). 

• Даница година V (1834): 7–18 (према личном бројању страна). 

• Даутовић, В. „Уметност и литургијски ритуал: богослужбени предмети у српској визуелној 

култури 19. века“. Докторска дисертација, Филозофски факултет Београд, 2020. 

• Денић, Чедомир. „Рукописне књиге библиотеке манастира Гргетега у XIX веку“. Зборник 

Матице српске за ликовне уметности 24 (1988): 215–242. 

• Денић, Чедомир. Српске библиотеке у Хабзбуршкој монархији током 18. века, књига 1 

Београд: Српска академија наука и уметности, 2010. 

• Деспић, Хаџи Максо. „Постанак наше цркве у Сарајеву“. Политика година XXXVIII, бр. 

11776 (1941). 

• Димитријевић, Владимир. „Порекло богомољачкога покрета у нас“. Весник Српске цркве, 

орган српског православног свештеничког удружења бр. 1 (1925): 252–259. 

• Димитријевић, М. Стеван. „Покрет побожних у нашем народу“. Весник Српске цркве, орган 

српског православног сештеничког удружења година 30 (1925): 193–200. 

• Д., Ј. превео „О служабнику“. Богословски гласник година II (1903): 34–44; 118–127; 217–227. 

• Дмитревски, Иван. Историческое, догматическое и таинственное изьясненiе божественной 

литургiи. Москва, 1894. Электронная библиотека одинцовскаго благочиния, 

http://www.ru/izyasnenie_liturgii/ (преузето: 28. 1. 2020). 

• „Допис из Панчева“. Српски Сион број 6 (1896): 92–93. 

• „Допис, у Сантову 2. маја 1899. године“. Српски Сион година IX, бр. 19 (1899): 303–305.  

• Доситеј, Јеромонах. „Потреба црквене индустрије“. Српски Сион бр. 20 (1894): 309–310. 

• „Др Константин Пејичић“, Гласник Историјског друштва у Новом Саду књига XII, свеска 36 

(1939): 167–173. 

• Драгојевић, Предраг. Елементи неокласицизма. Београд: Патронплус, 2001. 

• Драгосављевић, Адам. Превод Псалтира као прва проба на српском језику. Беч: 1833. 

• Драпшин, Александра. Рукoписне књиге XIX века. Необјављене белешке. 

• Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог 

"Беседи" књига 1. Нови Сад: 1868. 

• Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог 

"Беседи" књига 2. Нови Сад: 1869. 

• Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог 

"Беседи" књига 3. Нови Сад: 1869. 

• Духовни зборник: беседе црквених отаца и наших припознатих проповедника: прилог 

"Беседи" књига 4. Нови Сад: 1870. 

• Дучић, Нићифор. Историја Српске Православне Цркве. Бања Лука: Глас српски – Графика, 

2008. 

• Дучић, Нићифор. Књижевни радови архимандрита Н. Дучића књига 5. Београд: Државна 

штампарија Краљевине Србије, 1898. 

• Ђ., Живојин. „Кратка историја о преводу словенског црквеног богослужбеног устава“. 

Пастир, лист за науку и књижевност духовног садржаја бр. 4 (1869): 80–87. 

• Ђенић, Петар. „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“. Дабро-

босански источник година I, бр. 3 (1887): 48. 

• Ђенић, Петар. „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“. Дабро-

босански источник година I, бр. 4 (1887): 61–62.  

http://www.odinblago.ru/izyasnenie_liturgii/


246 

• Ђенић, Петар. „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“. Дабро-

босански источник година I, бр. 5 (1887): 79.  

• Ђенић, Петар. „Црквено правило за недеље и празнике мјесеца септембра 1887“. Дабро-

босански источник година I, бр. 6 (1887): 95–96. 

• Ђорђевић Штављанин, Љ., Мирослава Гроздановић Пајић и Луција Цернић. Опис ћирилиских 

рукописа Народне библиотеке Србије I. Београд: Народна библиотека Србије, 1986.  

• Ђорђевић Штављанин Љубица. „Стари ћирилски рукописи Народне библиотеке у Београду“. 

Библиотекар бр. 5, 1968, 391–414. 

• Ђорђевић, Јован. Радња благовештенског сабора народа србског у Сремским Карловцима 

1861. Нови Сад: 1861. 

• Ђорђевић, Мелентије. Беседништво код Срба. Ниш: Центар за црквене студије, 2007. 

• Ерцеган, Срђан. Лукијан: православни архиепископ карловачки, Митрополит и Патријарх 

српски 1908–1913. Ср. Карловци: Српска православна епархија сремска, 2013.  

• Ерцеган, Срђан. Споменица владичанства сремског. Сремски Карловци: Српска православна 

епархија сремска, 2014.  

• Епископ шумадијски, Сава и Бугарски, Стеван. Монаштво Карловачке митрополије. 

Гргетег: Манастир Гргетег, 2018. 

• Живковић, Григорије. „Примједбе г. Јов. Живановића у броју 21, 30. и 35. Српског Сиона“. 

Српски Сион бр. 39, година IV (1894): 617–619. 

• Живковић, Н. Гр. „Примједбе г. Јoв. Живановића у бр. 21. 30. и 35 Српског Сиона“. Српски 

Сион бр. 40, година IV (1894): 633–635. 

• Живковић, барон Јован. Приредио Проповједник Српске народне Цркве од Теофана 

Живковића. Карловац: 1892. 

• Живковић, J. „Књижевност“, Богословски гласник, година IV, књига 8 (1905): 277–278. 

• Живковић, J. „Кратки преглед књижевности науке о богослужењу“. Богословски гласник: 

часопис за православну богословску науку и црквени живот година 3 (1904): 345–353. 

•  Живковић, J. „Кратки преглед књижевности науке о богослужењу“. Богословски гласник: 

часопис за православну богословску науку и црквени живот година 3 (1904): 429–442. 

• Живановић, Јован. Граматика црквенословенског језика: за српске православне богословије. 

Сремски Карловци: 1912. 

• Живановић, Јован. „Да ли треба свештеник код возгласа свѧтаѧ свѧт хь да прекрсти св. 

Агнец над дискосом“. Богословски гласник година IV, књига VIII (1905): 189–190. 

• Живановић, Јован. „Тбоѧ ѿ твоихь тебѣ... и.т.д. “. Српски Сион бр. 35 (1894): 548–549. 

• Живановић, Јован. „Радɣйcѧ невѣсто неневѣстнаѧ“. Српски Сион бр. 30 (1894): 465–466. 

• Живановић, Јован. „Без  истлѣенїѧ Бога слова рождшɤю“. Српски Сион бр. 31 (1894): 485–486. 

• Живановић, Јован. „Премɤдрост  прости“. Српски Сион бр. 21 (1894): 324–325. 

• Живановић, Јован. „Русизми у данашњем ''црквенословенском'' језику. Србски летопис 

година 39, књига 110 (1865): 152–187. 

• Живановић, Јован. Стари словенски језик (Нови Сад: 1872). 

• Живковић, Јован. „Треба ли ђакон, или ако овога нема, свештеник код возгласа Твоје од 

твојих да прекрсти антиминс подигнутим часним дарима?“. Богословски гласник: часопис за 

православну богословску науку и црквени живот година IV, књига VIII (1905): 189. 

• Живковић, Јован. „Црквено појање“, Богословски гласник: часопис за православну 

богословску науку и црквени живот година 2 (1903):137–149. 

• Живковић, Јован и Живановић, Јован. Зборник црквених богослужбених пјесама, псалама и 

молитава: извод из типика и црквенословенски рјечник: за православне српске цркве и школе. 

Сремски Карловци: 1901. 



247 

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Духове II, Јован барон Живковић прир. Проповједник Српске 

народне Цркве од Теофана Живковића, православног епископа карловачког, прир. Јован 

барон Живковић, Карловац: 1892, 258–268. 

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Светог Саву IV (1888)“, Јован барон Живковић, прир. 

Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, православног епископа 

карловачког. Карловац: 1892, 136–139.  

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Ваведеније Свете Богородице“, Јован барон Живковић, прир. 

Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, православног епископа 

карловачког. Карловац: 1892, 328–332. 

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Аранђеловдан“, Јован барон Живковић, прир. Проповједник 

Српске народне Цркве од Теофана Живковића, православног епископа карловачког. 

Карловац: 1892, 323–327. 

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Велику Госпојину II“, Јован барон Живковић, прир. 

Проповједник Српске народне Цркве од Теофана Живковића, православног епископа 

карловачког. Карловац: 1892, 313–316. 

• Живковић, Теофан. „Бесједа на Духове II“. У Проповједник Српске народне Цркве од 

Теофана Живковића, православног епископа карловачког, 258–268. Приредио Јован барон 

Живковић, Карловац: 1892. 

• Живковић, Теофан. Србска народна црква на канонично-историјском темељу свом, с једним 

словом у додатку о побожности и народности. Темишвар: 1868. 

• Живот и дело митрополита Михаила: (1826–1898). Научни скупови, Српска академија наука 

и уметности; књ. CXVIII Одељење историјских наука, књ. 31. Београд: САНУ, 2008. 

• Житије Герасима Зелића свеска прва. Београд: 1897.  

• Житије Герасима Зелића свеска друга. Београд – Загреб: 1898. 

• Житије Герасима Зелића свеска трећа. Београд: 1900. 

• Зборник радова са научног скупа Три века Карловачке митрополије 1713–2013 (Сремски 

Карловци: Епархија сремска), 2014. 

• Зеремски, Иларион, прир. Аутобиографија Никанора Грујића. Сремски Карловци: 1907. 

• „Званична препорука српско-православном пречасном свештенству, црквеним општинама и 

учитељима у подручју Дабро-босанске Митрополије бр. 2448“. Босанско-херцеговачки 

источник мјесечни духовни часопис за црквено-просвјетне потребе српско-православног 

свештенства у БиХ – 1892“ година VI, свеска 1 (1892): 44. 

• Златоје. „Је ли дозвољено да се у православној црви употрељавају поред воштаних друге 

какве свеће?“. Српски Сион бр. 43, година III (1893): 680–683.  

• Иванић, Момчило. „Главном просветном савету“. У Просветни гласник, служебни лист 

министарства просвете и црквених послова, (1896): 76–78. 

• Иванов, А. Д. „Мандровић, Ђорђе“. У Српски биографски речник 5, 827. Нови Сад: Матица 

српска, 2011. 

• Ивић, Павле и Пешикан, Митар. „Српско штампарство“. У Историја српске културе. стране: 

137–145. Горњи Милановац: Дечје новине; Београд: Удружење издавача и књижара 

Југославије, 1996. 

• Ивошевић, Васо. „Др Никодим Милаш, епископ далматинско-истарски“. У Срби и 

православље у Далмацији и Дубровнику – алманах, 35–37. Загреб: Савез удружења 

православног свештенства СР Хрватске, 1971. 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1878/79  година 1 

(1879). 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1881/82 година 4 

(1882). 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1882/83 година 5 

(1883). 



248 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1883/84 година 6 

(1884). 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1885–86 година 8 

(1886). 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину  1886–87 година 

9 (1887). 

• Извјештај о Православном богословском заводу у Задру: за школску годину 1891/92 година 

14 (1892). 

• „Извештај о свечаној прослави двадесетпетогодишњег спомена преуређења и постојања 

православног богословског завода у Задру, 9/21. јула 1894“. Српски Сион година IV бр. 37 

(1894): 586–587. 

• „Извештај о свечаној прослави двадесепетогодишњег спомена преуређења и постојања 

православног богословског завода у Задру 9/21. јула 1894“. Српски Сион година IV, бр. 40 

(1894): 635–637. 

• „Изјашњење свете литургије од Н. Ђ. Вукићевића“. Нова школа бр. 1 (1876): 286. 

• Илић, Алекса. Петар Јовановић: митрополит београдски: његов живот и рад 1833–1859. 

Београд: 1911. 

• Илић, Јеврем. „Главном Просветном Савету“. Просветни гласник свеска 5 (1888): 183–184. 

• Илкић, Стефан. „Тумачење речи и назива који се употребљавају у црквеном језику. По 

Михајловском ''Словару'' и другим изворима“. Српски Сион година IX, бр. 6–8, 21–22, 29, 31–

32, 34, 36–40, 46–48, 51 (1899); година X, бр. 6, 10–11, 14, 19, 23–24, 26, 28–29 (1900).  

• Илкић, С. Ст. „Отргнути насиљем – сједињени љубављу“. Српски Сион бр. 10 (1899): 155–

157 . 

• Јаковљевић, Драган. „Пештанске деценије Матице Српске“. Мегатренд ревија бр. 1 (2017): 

223–238.  

• Јаковљевић, Слободан. Архијерејски чиновници и литургијари рачанских скриптора у 

литургијском животу Српске цркве XVII и прве половине XVIII века. Београд – Врњци: 

Центар за литургичке студије Mons haemus, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ 

у Београду, Интерклима графика, 2019. 

• Јакшић, Дурковић Љубомир. Историја српских библиотека 1801–1850. Београд: Завод за 

издавање уџбеника Социјалистичке Републике Србије, 1963.  

• Јевтић, Атанасије. Божанствена литургија – Христос Нова Пасха 1. Београд – Требиње: 

Свети Манастири: Хиландар, Острог, Тврдош, 2007. 

• Јевтић, Атанасије. Божанствена литургија – Христос Нова Пасха 2. Београд – Требиње: 

Свети Манастири: Хиландар, Острог, Тврдош, 2007. 

• Јевтић, Атанасије. Божанствена литургија – Христос Нова Пасха 4. Београд – Требиње: 

Свети Манастири: Хиландар, Острог, Тврдош, 2009. 

• Јевтић, Атанасије. „Из литургијске праксе Српске Цркве до 20. века“, блог Ризница 

литургијског богословља и живота, http://branislavilic.blogspot.com /2016/10/20.html 

(преузето 20. 3. 2019). 

• Јелић, Дарко. „Велики типик проте Василија Николајевића“. У Зборник радова са научног 

скупа Богословље и духовни живот Карловачке митрополије, 291–316. Београд – Нови Сад: 

2020. 

• Јелић, Дарко. „Црквени писац прота Василије Николајевић – 175 година од рођења“. Реферат 

представљен на научном скупу Српска теологија данас: девети годишњи симпосион, 

Београд, Србија, 26. мај, 2017.  

• Јеремић, Јован. Проповеди и црквене беседе, књига 1. Нови Сад: 1886.  

• Јеремић, Јован. Проповеди књига 3. Ср. Карловци: 1930. 



249 

• Јовановић, Јован. „О учењу вјеронаука и појања младежи која је престала полазити школу до 

женидбе, и како да се иста приљуби к похађању св. богослужења, вјеронаука и појања“. 

Српски Сион бр. 51. година VI (1896): 840–842. 

• Јовановић, Јован. „О учењу вјеронаука и појања младежи која је престала полазити школу до 

женидбе, и како да се иста приљуби к похађању св. богослужења, вјеронаука и појања“. 

Српски Сион бр. 52 година VI (1896): 854–855. 

• Јоновић, Петар и др. Знаменити књижари и издавачи Новог Сада. Нови Сад: Новосадски 

клуб, 1993. 

• Јоновић, Петар, Књижаре Новог Сада 1790–1990. Нови Сад: Књижевна заједница Новог 

Сада, 1991. 

• Јосић, Младен. „Иконе у српско-православној цркви старо-бечејскоj“. Српски Сион бр. 22 

година I (1891): 343–345.  

• Јосић, Младен. „Иконе у српско-православној цркви старо-бечејскоj“. Српски Сион бр. 23 

година I (1891): 361–363. 

• Каран, Драган, „Пастирско богословље у Србији у XIX и XX веку“. Српска теологија у 

двадесетом веку – истраживачки проблеми и резултати, 151–166. Београд: Православни 

богословски факултет, 2010. 

• Каран, Драган. „Развој пастирске делатности цркве и њен значај за формирање духовног 

живота у Карловачкој митрополији“. У Богословље и духовни живот Карловачке 

митрополије, зборник радова са научног скупа Нови Сад, 11. децембар 2017, 132–144. 

Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2018. 

• Карановић, М. „Павловић, Александар“. У Српски биографски речник 7, 735. Нови Сад: 

Матица српска, 2018. 

• Каталог српске књижаре браће М. Поповића у Новоме Саду. Нови Сад: 1883. 

• Каћански, Сергие.Торжество добродѣтели у деветнайстъ црквени слова. Нови Сад: 1863. 

• Кашић, Душан. „Епископ шабачки Антим“, Теолошки погледи бр. 4 (1979): 275–282. 

• Кашић, Душан. „Петар Јовановић митрополит Србије (1838–1859; †1864) – поводом 

стогодишњице смрти“. Православна мисао, часопис за богословску књижевност и црквено-

сталешка питања година VII, свеска 2 (1964): 35–52. 

• Кашић, Љ. Душан. „Света тајна исповести у Српској Цркви – данас“. Богословље 1 и 2 

(1983): 33–40. 

• Кашић, Душан. „Срби и православље у сјеверној Далмацији“. У Срби и православље у 

Далмацији и Дубровник-алманах, 7–30. Загреб: Савез удружења православног свештенства 

СР Хрватске, 1971. 

• Кашић, Душан. Српски манастири у Хрватској и Славонији. Београд: Музеј Српске 

православне цркве, 1996. 

• Кириловић, Димитрије. Каталог Библиотеке Матице српске II, српске књиге 1848–1880. 

Нови Сад: Матица српска, 1955. 

• Кићовић, Мираш. „Рукописи Народне библиотеке у Београду“. Архивски алманах бр. 1(1958): 

49–80. 

• „Књига“,  Пастир, лист за науку и књижевност духовног садржаја бр. 26 (1869): 590.  

• „Књижевне вести“. Српски Сион година II, бр. 36 (1892): 642. 

• Књижевни радови изабраног скопљанског митрополита архимандрита Фирмилијана. 

Сремски Карловци: 1900.  

• „Књижевност“. Србско далматински магазин књига 18, (1859): 141–144. 

• Ковачевић, Милан. „Црквени и верски живот у северозападној Србији и крајем XVIII и 

почетком XIX века“. Богословље свеска 1–2 (1992): 75–95. 



250 

• Ковачевић, Петар. „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, - Јев. 9.27“. Беседа бр. 11 

(1869): 169–173.  

• Ковачевић, Петар. „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, - Јев. 9.27“. Беседа бр. 12 

(1869): 203–205. 

• Ковачевић, Петар. „Лежит человѣкω ъ единою οꝩ рети, пото ъ же сɤдъ, - Јев. 9.27“. Беседа бр. 13 

(1869): 216–217. 

• Ковачић, Василије. Беседа о добровољним прилозима. Сомбор–Будимпешта: Педагошки 

факултет у Сомбору – Српски институт Будимпешта, 2012. 

• Константиновић, Василије. „Црква, народ и свештеници србски“. Беседа година II, бр. 3 

(1869): 44–45. 

• Кончаревић, Ксенија. „Говор православних клирика и верника у српској и руској језичкој и 

социокултурној средини“. Црквене студије година IX, број 9 (2012): 465– 493. 

• Кончаревић, Ксенија. “Пролегомена за расправу о нашем богослужбеном језику”. 

Богословље година XLIV, свеска 1 и 2 (2000): 149–163. 

• Кончаревић, Ксенија. Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1969). Крагујевац: 

Каленић, 2006. 

• Кончаревић, Ксенија. „Расправе о богослужбеном језику у Срба (1868–1869)“, Српски језик 

година II, број 1–2 (1997): 197–211. 

• Кончаревић, Ксенија. „Утицај духовно-обновитељских покрета XIX и XX века на језичку 

политику“. У Српска теологија у двадесетом веку: истраживачки проблеми и резултати 

књига 19 (2015): 102–114. 

• Коњовић, В., „О побожности и спољашњем богопочитању“. Беседа година II, бр. 3 (1869): 

38–39. 

• Косовац, Мата. Српска православна митрополија Карловачка по подацима од 1905. Сремски 

Карловци 1910. 

• Костић, Мирослав. „Конструкција барокног историјског колективног идентитета: Верско-

политички програм Карловачке митрополије и хронике грофа Георгија Брнаковића“. У Три 

века Карловачке митрополије 1713–2013, 465–484. Нови Сад: Епархија сремска СПЦ, Одсек 

за историју Филозофsког факултета Универзитета у Новом Саду, Мало историјско друштво – 

Нови Сад, 2013. 

• Костић, Слободан. Богословски течај у Темишвару 1800. године. Темишвар: 1926. 

• „Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“. Пастир 

бр. 1 (1870): 13–16.  

• „Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“. Пастир 

бр. 2 (1870): 28–31.  

• „Кратак извод црквеног устава за све недеље и празнике преко целе 1870-те године“. Пастир 

бр. 3 (1870): 45–48.  

• Крестић, Василије. „Илија Гутеша“. Зборник о Србима у Хрватској 4 (1999): 57–61. 

• Крестић Ђ., Василије. Срби у Угарској 1790–1918. Нови Сад: Матица српска, 2013. 

• Крестић В., Петар. „Аутобиографија Константина Пејчића“. Историјски институт, 

Мешовита грађа Miscellanea књига XXVIII (2007): 125–156. 

• Кривошеин, Василије. „Неке богослужбене особености код Грка и Руса и њихов значај“. У 

Атанасије Јефтић, Христос Нова Пасха, Божанствена литургија 4, 358–372. Београд – 

Требиње: Свети Манастири: Хиландар, Острог, Тврдош, 2009. 

• Кркљуш, Љубомирка. „Патријарх Јосиф Рајачић у Српском народном покрету 1848–1849“. У 

Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 191–211. Нови Сад: Епархија сремска СПЦ, 

Одсек за историју Филозофског факултета Универзитета у Новом Саду, Мало историјско 

друштво – Нови Сад, 2013. 



251 

• Кузмановић, Богдан. О томе да се књиге "Српске народне" цркве преведу на српски народни 

језик. Предлог епархијској скупштини темишварске дијецезе, и васцијелом осталоме 

српском народу. Панчево, 1872. 

• Летић, Георгије. Дневник. Гргетег: Српски православни манастир Гргетег, 2019. 

• Лукић, Никола. „Богослужбена и дисциплинарна правила за парохијско свештенство на 

просторима Карловачке митрополије“. У Богословље и духовни живот Карловачке 

митрополије, зборник радова са научног скупа Нови Сад, 11. децембар 2017, 100–116. 

Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2017. 

• Лукић, Никола. О Монашким правилима Викентија Јовановића и њихов утицај на 

богослужбени живот Карловачке митрополије. Српска теологија данас. Београд: 

Православни Богословски факултет, 2015, 209–220. 

• Љубибратић, Саво. „Архиепископ и митрополит Сава Косановић“, У Споменица поводом 

осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), педесетогодишњице 

анексије (1908–1958) и четрдесетогодишњице ослобођења и уједињења (1918–1958), 76–82. 

Београд: Србоштампа, 1959. 

• Љушић, Радош. Српска државност XIX века. Београд: Српска књижевна задруга, 2008. 

• М. „Велики типик или устав црквени“. Српски Сион година II, бр. 12 (1892): 188. 

• М., П. „Из пастирске праксе и области црквено религиског живота“. Весник Српске цркве 

година VIII, свеска III (1897): 256–260. 

• Максимовић, Војислав. Митрополит Сава Косановић 1839-1903. Добрун – Сарајево: 

„Дабар“, СПКД „Просвјета“, 2003. 

• Максимовић, Мирко. „Црквене борбе и покрети“. У Напор Босне и Херцеговине за 

ослобођење и уједињење, 79–106. Бања Лука – Београд: Графид, 2017.   

• „Манастирска штампарија“. Српски Сион бр. 26 година III (1893): 411. 

• „Манастирска српско–православна штампарија у Фрушкој Гори“. Источник свеска 7–8 

(1893): 357. 

• Мандић, Теодор. Успомене из нашег црквено-народног живота, друга свеска. Нови Сад: 1899. 

• Мандровић, Ђ. „Г. др. Пеичић и његова логика“. Беседа година II, бр. 6 (1869): 89–93. 

• Мандровић, Ђ. „Г. др. Пеичић и његова логика“. Беседа година II, бр. 7 (1869): 97–99. 

• Мандровић, Ђорђе. Критичке примедбе на наше црквене књиге: с погледом на предлог г. Б. 

Кузмановића, да се књиге српске народне цркве преведу на српски народни језик. Панчево: 

1872. 

• Мацукас, Никос. „Служба за упокојене“. У Литургијско богословље, 211–238. Београд: 

Гласник, 2013. 

• Медаковић, Дејан. Барок код Срба. Загреб: Просвјета, 1988. 

• Медаковић, Дејан. Срби у Бечу. Нови Сад: Прометеј, 1998. 

• Мелентије, Ђорђевић. Беседништво код Срба. Ниш: Центар за црквене студије, 2007. 

• Мејџор, Ј. Грковић. „Скрипторије и штампарије код Срба у средњем веку“. Летопис Матице 

српске 5 (2011): 929–931. 

• Мелентије хиландарац, Епископ тимочки. Како се служи Света Литургија? Липовац: 

манастир Светог Стефана, 2008. 

• Микавица, Дејан и Горан Васин. „Владика Никанор Грујић у црквеној и националној 

политици пречанских Срба (1848–1887)“. У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 

уредници издања Дејан Микавица и Драго Његован, 235–257. Нови Сад: Епархија сремска 

СПЦ, Одсек за историју Филозофког факултета Универзитета у Новом Саду, Мало 

историјско друштво – Нови Сад, 2013. 

• Милаш, Никодим. Аутобиографија. Београд: ИП Сазвежђа, без године изадања. 

• Милаш, Никодим. Аутобиографија, студије, чланци. Београд – Шибеник: Истина, 2005. 



252 

• Милаш, Никодим. Каноничко право православне цркве при разређењу црквених области: к 

питању о јерархичком положају Сарајевске митрополије. Задар: 1884. 

• Милаш, Никодим. Православна Далмација: историјски преглед. Нови Сад:1901. 

• Милаш, Никодим. Православна Далмација. Београд: Сфаирос, 1989. 

• Милаш, Никодим. Православна Далмација. Београд – Шибеник: Истина, 2004. 

• Милаш, Никодим. Православно црквено право. Београд – Шибеник: Истина, 2004. 

• Милисавац, Живан. Историја Матице српске, први део 1826–1864. Нови Сад: Матица 

српска, 1986. 

• „Милић Ђорђе Ђока“. У Енциклопедија Новог Сада књига 15, Мил-Боб (Нови Сад: 

Новосадски клуб: Прометеј, 2000), 87. 

• Милорад. „Извештај o стању Карловачке богословије у 1890. години“, Глас Истине година 

VII (1890): 233–235. 

• Милошевић, Ненад. „Анафора – узношење или приношење?“. Саборност, Теолошки 

годишњак VIII  (2014): 27–42. 

• Милошевић, Ненад. „Евхаристијски карактер заупокојених служби“. Теолошки погледи  

година XXX, број 1–4 (1998): 49–57. 

• Милошевић, Ненад. Поклоњење ономе што знамо. Београд – Врњци: Центар за литургичке 

студије Mons haemus, Београд и Интерклима графика, Врњци, 2019. 

• Милошевић, Ненад. „Типик на размеђу литургијског идеализма и реализма“. У Поклоњење 

ономе што знамо, 151–166. Београд – Врњци: Центар за литургичке студије Mons haemus, 

Београд и Интерклима графика, Врњци, 2019. 

• Milutinović, Kosta. Vojvodina i Dalmacija 1760–1914. Novi Sad: Institut za izučavanje istorije 

Vojvodine, 1973. 

• Минчева, Стефанова Бояна. Опис на славянските кирилски печатни книги XIX в. в колкцията 

„Старопечатни книги, редки и ценни издания“ на Националната библиотека „Св. св. Кирил 

и Методий“. София: Националната библиотека „Св. св. Кирил и Методий“, 2013. 

• Мирковић, Лазар. Православна литургика или наука о богослужењу Православне Источне 

Цркве, други посебни део (Свете тајне и молитвословља). Београд: 1926. 

• Мирковић, Лазар. Православна литургика или наука о богослужењу Православне Источне 

Цркве, први општи део. Београд: Свети архијерејски синод СПЦ, 1982. 

• Мирковић, Лазар. Хеортологија или историјски развитак и богослужење празника 

Православне Источне Цркве. Београд: Свети архијерејски синод СПЦ, 1961.  

• Миросављевић, Вељко. „Српске вероучевне књиге у Аустроугарској у времену од 1690–

1902. год. (историјско библиографски приказ)“. Богословски гласник година II, књига 4 

(1903): 170–192; 300–309; 377–385. 

• Миросављевић, Вељко. „Српске вероучевне књиге у Аустроугарској од 1690–1902. године“. 

Богословски гласник година III (1904): 463–468.  

• „Мисли Никанора Грујића о особинама и мишљењу српског народа“. У Црквене беседе 

Никанора Грујића бившег православног српског епископа пакрачког. Сремски Карловци: 

Српска православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2010. 

• Монашевић, Андреј. Поучителне духовне бесѣде у дане праздничне и недѣлне. Нови Сад: 

1865. 

• Монашевић, Каменко. „Др Ђорђе Натошевић“. Босанска вила бр. 16, година II (1887): 249–

251. 

• Мрђеновић, С., Немања. „Питање богослужбеног језика у Српској православној цркви у 

Аустралији у XXI веку“. Текст предавања одржаног у парохији Светог Архиђакона 

Стефана у Рути Хилу (Сиднеј) у Крстопоклону недељу 23. 3. 2014, 1–9.  

• Муравјов, Николајевич Андрија. Писма о служби Божијој у Православној Цркви. Нови Сад: 

1854. 

• Муравјов, Андрија. Писма о служби Божијој у Православној Цркви. Београд: 1867. 



253 

• Муравјов, Андрија. Писма о служби Божијој у Православној Цркви. Нови Сад: 1928. 

• Муравјов, Николајевич Андрија. О служби Божијој у Православној Цркви. Београд: Храст, 

1993. 

• Мушицки, Ђорђе. Животопис Лукијана Мушицког – у спомен стогодишњице Лукијана 

Мушицког 27. јануара 1877. Нови Сад: 1879. 

• Најхолд, Бранко. Земунске цркве. Земун: Траг, 1993. 

• Натошевић, Ђорђе. „Зашто наш народ у Аустрији пропада“. Србски летопис година 110 

(1865): 77–129. 

• „Наука о богослужењу православне цркве од П. Лебедева“. Српски Сион бр. 14 (1898): 220–

221. 

• Недељковић, Миле. Годишњи обичаји у Срба. Београд: Вук Караџић, 1990. 

• Недељковић, Миле. „Зимски знак ватре, летњи знак сунца и Перунова муња“. У Српско Наслеђе бр. 

9 (1998): 12–17. 

• Никић, Федор. „Eпископ далматински Стефан Кнежевић“. Српска зора, магазин Српске 

крајине свеска 7 (1993): 227–244. 

• Николајевић, Василије. „Предговор другом издању“. У Велики типик то јест Устав црквени 

који садржи правила сваке поједине службе, свих празника Христових, Богородичиних и 

светих, као и правила триода посног и цветног, и других чинодејства. Сремски Карловци: 

1905. 

• Николајевић, Василије. „Позив на претплату“. Српски Сион година I, бр. 45 (1891): 735. 

• Николајевић, Ђорђе. „Јавна исповијест“. Босанско-херцеговачки источник, мјесечни духовни 

часопис за за црквено просвјетне потребе српско-православног свештенства у БиХ година 

IV, свеска XI (1890): 401. 

• Николајевић, Георгије (Ђорђе). О Дубровнику и Дубровчанима. Прир. Ирена Арсић. Ниш: 

Центар за црквене студије, 2012. 

• Николић, Георгије. Глас пастира. Нови Сад: 1897. 

• Николајевић, Димитрије. „Пантелејмон Живковић епископ далматински (1834–1835) и 

унија“. Богословски гласник година XII, свеска 4 и 5 (1913): 273–282. 

• Николић, Петар. „Богослужбене форме помињања аустроугарског монарха у Карловачкој 

митрополији“. У Богословље и духовни живот Карловачке митрополије – од краја XVII до 

почетка XX века, зборник радова са научног скупа (онлајн) 1–2. децембар 2020, 72–92. 

Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ у Београду. Београд: 2021. 

• Николић, Петар. „Историјско богословски аспект последовања Свете тајне исповести и 

покајања, у Карловачкој митрополији у XVIII и XIX веку“. У Богословље и духовни живот 

Карловачке митрополије година I, зборник радова са научног скупа Нови Сад 11. децембар 

2017, 67–81. Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и 

црквену уметност ПБФ у Београду. Београд: 2018. 

• Николић, Петар. „Литургички коментари у делима протопрезвитера Јована Вучковића“. У 

Богословље и духовни живот Карловачке митрополије година III, зборник радова са научног 

скупа Београд – Нови Сад 16–17. децембар 2019, 273–286. Београд: Институт за културу 

сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у 

Београду. Београд: 2020. 

• Нинић, Шакрак Сергије. „О Михољским задушницама“. Глас истине бр. 2, (1890): 23–26. 

• Нинић, Шакрак Сергије. „О Михољским задушницама“. Глас истине бр. 3, (1890): 36–39. 

• Нинковић, Ненад. „Унијаћење православаца у Карловачкој митрополији 1713–1768“, У Три 

века Карловачке митрополије 1713–2013, 145–165. Нови Сад: Епархија сремска СПЦ, Одсек 

за историју Филозофског факултета Универзитета у Новом Саду, Мало историјско друштво – 

Нови Сад, 2013. 



254 

• Новаковић, Стојан. Српска библиографија за новију књижевност 1741–1867. Београд: 

Српско учено друштво, 1869. 

• Образовање код Срба кроз векове, зборник радова са научног скупа Образовање код Срба 

кроз векове. Уредници Радослав Петковић, Петар В. Крестић, Тибор Живковић. Београд: 

Историјски институт, 2003. 

• „Оглас“,  Пастир, лист за науку и књижевност духовног садржаја бр. 22 (1869): 494. 

• „Oглас“. Српски Сион бр. 9 година IX (1899): 144. 

• Огњеслав. „Зашто наш народ не иде у цркву“. Српски Сион број 20, година II (1892): 320–

323. 

• Огњеслав. „Зашто наш народ не иде у цркву“. Српски Сион број 21, година II (1892): 336–

338. 

• Огњеслав. „Зашто наш народ не иде у цркву“. Српски Сион број 22, година II (1892): 351–

352. 

• Огњеслав. „Поглед на данашње наше свештенство“. Српски Сион број 6 (1891): 90–92. 

• Олуић, И. „Двадесетпетогодишња успомена постанка заведенија клирикалног православног 

училишта у Далмацији“. Србско-далматински магазин 1854–1859 књига 18 (1859): 160–164.  

• Орбовић, Павле. „Павле Којић и Матица српска“. Траг година 7, књига 7, свеска 25 (2011): 

194–205. 

•  Орбовић, Павле. „Павле Којић и сеоба Матице српске у Нови Сад“. Свеске за историју 

Новог Сада свеска 13 (2012): 64–67.   

• Орфелин, Захарие. Вѣчный, то есть ѿ начала до конца мıра трающïй календарь. Будим: 

1817. 

• Осам векова аутокефалије Српске Православне Цркве. Зборник радова са међународног 

научног скупа (1219–2019). Београд: Донат граф, 2020. 

• Отлакан, Душан. „Књижевност“. Богословски гласник година I (1902): 425. 

• Павле, Патријарх. Да нам буду јаснија нека питања наше вере III. Београд: Издавачки фонд 

Српске православне цркве Архиепископије београдско-карловачке, 2010. 

• Павле, Патријарх. „Како поступити када причесника има много, а Светог причешћа мало“. У 

Да нам буду јаснија нека питања наше вере III. Београд: Издавачки фонд Српске 

православне цркве Архиепископије београдско-карловачке, 2010, 267–271. 

• Павловић, Александар. Одбрана православне цркве: према критичким приметбама на наше 

црквене књиге по Ђорђу Мандровићу. Велики Бечкерек: 1874. 

• Павловић, Драган. „Вићентије Ракић – II дела“ књига VIII, свеска 3 (1935): 360–370. 

• Павловић, Марко. „Митрополит Михаило као епископ шабачки“. У Живот и дело 

митрополита Михаила (1826–1898), 49–64. Београд: Српска академија наука и уметности, 

научни скупови књига CXVIII, 2008. 

• Pederin, Ivan. „Odnos Bečkoga dvora prema crkvenoj uniji u Dalmaciji dvadesetih godina 19. 

stoljeća“. Crkva u svijetu br. 1 (2004): 160–169. 

• Петковић, Сава. „Збирка рукописа манастира Кувеждина, Дивше, Шишатовца и Гргетега“. 

Споменик СI одељење друштвених наука књига 3 (1951). 

• Пеичић, Константин. Побожне жеље христјанске, православном Синоду и народно-

црквеном Сабору србском од 1. јунија 1869. поднешене и предложене. Панчево: 1869. 

• Константин Пеичић: Руководитель к изгублѣном здравлю. Будим, 1834. 

• Перић, Ђорђе. „Животопис хаџи Теофила Стефановића, калуђера и црквеног писца родом из 

Свилајнца“. Девети зборник Ресава (Горња и Доња) у историји, науци, књижевности и 

уметности 2, научни скуп Деспотовац, 20. август 2004, Дани српскога духовног 

преображења XII (2005): 71–85. 

• Петковић, Сава. Збирка рукописа манастира Кувеждина, Дивше, Шишатовца и Гргетега. 

Споменик САН, одељење друштвених наука књига 3 (1951): 1–87. 

• Петковић, Сава. Опис  рукописа манастира Крушедола. Ср. Карловци, 1914. 



255 

• Петрановић, Герасим. Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и 

празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть I. Загреб: 1851. 

• Петрановић, Герасим. Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и 

празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть II. Нови Сад: 

1853. 

• Петрановић, Герасим, Добрый пастыръ или Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и 

празднике и друге случае: за употребленіе парохіалногъ свештенства, часть III. Карловцы: 

1859. 

• Петрановић, Герасим. „На недељу 5. Самарјанки – о побожности“. У Добрый пастыръ или 

Проповѣди разногъ рода за све недѣлѣ и празднике и друге случае: за употребленіе 

парохіалногъ свештенства, часть I. Загреб: 1851, 40–45. 

• Петрановић, Герасим. Побожна размишљања при слушању свете Литургије. Нови Сад: 

1853. 

• Петрановић, Герасим. Побожна размишљања при слушању свете Литургије. Нови Сад: 

1862. 

• Петрановић, Данило. Живот и рад епископа Герасима Петрановића. Котор: Православна 

епископска конзисторија, 1912. 

• Петровић, Даница. „Јеротеј Мутибарић и карловачко појање“. У Зборник Матице Српске за 

ликовне уметности 24 (1988): 273–296. 

• Петровић, Душан. Владика пакрачки Никанор Грујић Срб Милутин. Ср. Карловци: Српска 

православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2011. 

• Петровић, Душан. Патријарх Георгије Бранковић: (1890–1907): животопис и рад на 

црквеној просвети. Ср. Карловци: Српска православна богословија Светог Арсенија I 

Сремца, 2005. 

• Петровић, Душан. Патријарх Георгије Бранковић: задужбинар и приложник. Ср. Карловци: 

Српска православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2006. 

• Петровић, Душан. Патријарх Георгије Бранковић: борба за очување народно-црквене 

аутономије. Ср. Карловци: Српска православна богословија Светог Арсенија I Сремца, 2007. 

• Петровић, Душан. Патријарх Лукијан Богдановић, последњи патријарх карловачки. Ср. 

Карловци: Србска православна епархија сремска, 2013.  

• Петровић, Душан, прир. Црквене беседе Никанора Грујића бившег православног српског 

епископа пакрачког. Сремски Карловци: Србска православна богословија Светог Арсенија I 

Сремца, 2010. 

• Петровић, Коста. Историја Карловачке гимназије. Нови Сад: Матица српска, 1991. 

• Петровић, Милић. „Митрополит Михаило и Стара рашка“. У Живот и дело митрополита 

Михаила: (1826–1898) научни скупови, Српска академија наука и уметности; књ. CXVIII 

Одељење историјских наука, књ. 3, 119–130. Београд: САНУ, 2008. 

• Пилиповић, Радован. „Просветне прилике у Срба у Ли(је)вну до 1914. године“. Блог Срби у 

БиХ кроз епохе и судбине, http://srbiubih.com/prosvetne-prilike-srba-u-lijevnu-1914-godine/ 

(преузето 16. 4. 2020). 

• Пилиповић, Радован. „Прота Никола Беговић – српски полихистор“. Православље, новине 

Српске Патријаршије број 1037 (2010): 32–33. 

• Плавшић, Лазар. Српске штампарије од краја XV до половине XIX века. Београд: Београдско-

графички завод, 1959. 

• Позив на претплату (Голубинци, 1868). БМС Дк I 1104. 

• Попадић, Милан. „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло 

немарно? Шта треба да се ради па да се поправимо“. Глас истине година VII, бр. 13 (1890): 

195–199.  

https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783
https://plus.sr.cobiss.net/opac7/bib/bmsns/67339783
http://srbiubih.com/prosvetne-prilike-srba-u-lijevnu-1914-godine/(преузето
http://srbiubih.com/prosvetne-prilike-srba-u-lijevnu-1914-godine/(преузето


256 

• Попадић, Милан. „Зашто је у нашем народу похађање свете цркве и богoслужења врло 

немарно? Шта треба да се ради па да се поправимо“. Глас истине година VII, бр. 14 (1890): 

214–217. 

• Попов, Душан. „Емануил Јанковић (1758–1792)“. У Знаменити књижари и издавачи Новог 

Сада: Емануил Јанковић, браћа Поповић, Арса Пајевић, Лука Јоцић, Светозар Огњановић, 

Владимир Лежимирац, 53–60. Нови Сад: Новосадски клуб; Ветерник: Добра вест, 1993. 

• Поповић, Драган. „Просветном савету“. Просветни гласник, службени лист министарства 

просвете и црквених послова година XVI (1895): 144–146. 

• Поповић, Душан Ј. Срби у Војводини 2. Нови Сад: Mатица српска, 1990. 

• Поповић, Душан Ј. Срби у Војводини 3. Нови Сад: Mатица српска, 1990. 

• Поповић, Иван. „Васкрсни тропари“. Српски Сион година I, бр. 37 (1891): 598–599. 

• Поповић, Иван. „Из антифона са бденија Великог Четвртка“. Српски Сион година III, бр. 14 

(1893): 228. 

• Поповић, Иван. „Из антифона са бденија Великог Четвртка“. Српски Сион година III, бр. 15 

(1893): 243–244. 

• Поповић, Иван. „Самопроизвољна причасна из псалмова“. Српски Сион година III, бр. 24 

(1893): 399–400. 

• Поповић, Иван. „Стихире при освећењу богојављенске водице“. Српски Сион година I, бр. 48 

(1891): 769–770. 

• Поповић, Иван. „Тропари заповедних светитељских празника“. Српски Сион година I, бр. 41 

(1891): 658–659. 

• Поповић, Иван. „Тропари Христових и Богородичних празника“. Српски Сион година I, бр. 

39 (1891): 625–627. 

• Поповић, Иван. „У Велики пост“. Српски Сион година III, бр. 10 (1893): 163–164. 

• Поповићъ, Илiя. Два духа и Вукъ Бранковићъ. Земун, 1857. 

• Поповић, М., Г. „Наши великани: Јован Живановић“. Београдски пчелар јануар (2017): 21–26. 

• Поповић, М. Иван. Мали зборник молитава: на потребу православним Српкињама, 

нарочито при божанственој литурђији. Сомбор: 1896. 

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр, 37 (1894): 578–580. 

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр. 38 (1894): 593–595. 

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр. 39 (1894): 612. 

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр. 40 (1894): 625–626.  

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр. 41 (1894): 641–642. 

• Поповић, М. Иван. „Мали зборник молитава на потребу православним Српкињама, нарочито 

при божанственој литурђији“. Српски Сион година IV, бр. 42 (1894):  660–662. 

• Поповић, Лука. „Изјашњење св. литургије од Н. Ђ. Вукићевића“. Српски Сион бр. 3 година I 

(1891): 39–41.  

• Поповић, Лука. „Изјашњење св. литургије од Н. Ђ. Вукићевића“. Српски Сион бр. 4 година I 

(1891): 59–60. 

• Поповић, Радомир. Српска црква у Историји (Србиње: Универзитетски образовани 

православни богослови), 1997. 

• „Правило у белу недељу 22. фебруара“. Пастир бр. 4 (1870): 62–63.  

• „Правило прве недеље великог поста, или недеље православља 1. марта“. Пастир бр. 5 

(1870): 77. 



257 

• „Правило треће или крстопоклоне недеље, 15. марта“. Пастир бр. 7 (1870): 111–112. 

• „Православни црквено-народни Синод држан у Задру 1808“. Српско-далматински магазин за 

годину 1870–71. књига 29 (1871): 3–78. 

• Предојевић, Ненад. Друштво за Српско народно позориште – Нови Сад (1861–1941). Нови 

Сад: Архив Војводине, 2016. 

• Проповеди Јована Јеремића књига 2, Ср. Карловци: 1898. 

• Протосинђел Фирмилијан, „Главном Просветном Савету“. Просветни гласник година IX, 

свеска 5 (1888): 184. 

• Пузовић, Владислав. „Формирање богословске елите Карловачке митрополије у Русији 

(друга половина XIX – почетак XX века)“. У Богословље и духовни живот Карловачке 

митрополије. Зборник радова са научног скупа Нови Сад, 11. децембар 2017, уредник 

Владимир Вукашиновић, 50–66. Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, 

Институт за литургику и црквену уметност ПБФ Универзитета у Београду.  

• Пузовић, Владислав. Руски путеви српског богословља. Београд: Православни богословски 

факултет, Универзитет, Институт за теолошка истраживања, Службени гласник, 2017. 

• Пузовић, Предраг. „Богословске школе Српске Православне Цркве“. У Прилози за историју 

СПЦ 1, 362–371. Ниш: Византијско огледало, 1997. 

• Пузовић, Предраг. „Борба митрополита Михаила против неправославних икона у српским 

црквама“. У Прилози за историју СПЦ, 273–275. Ниш: Византијско огледало, 1997. 

• Пузовић, Предраг. Задарска богословија. Београд: Иститут за теолошка истраживања, 

Православни богословски факутет, 2012. 

• Предраг Пузовић, „Задарска богословија“. Српска теологија у двадесетом веку: 

истраживачки проблеми и резултати књига 10, (2011): 279–298. 

• Пузовић, Предраг. „Захтев митрополита Михаила да се државни чиновници бар једном 

годишње исповеде и причесте“. У Прилози за историју СПЦ, 277–278. Ниш: Византијско 

огледало, 1997. 

• Пузовић, Предраг. „Карловачка митрополија“. Теолошки погледи година XXX, број 1–4 

(1997): 185–201.    

• Пузовић, Предраг. Кратка историја Српске православне цркве 1219–2000. Крагујевац: 

Каленић, 2000. 

• Пузовић, Предраг. „Пастирски рад митрополита Михаила“. У Прилози за историју СПЦ 1, 

278–284. Ниш: Византијско огледало, 1997. 

• Пузовић, Предраг. Српска православна епархија Дабробосанска – шематизам. Србиње: 

Духовна академија Св. Василија Острошког, 2004. 

• Р. „Допис са славе фрушкогорског манастира Привина Глава“. Српски Сион број 30 година 

IV (1894): 468–471. 

• Р. Д. „Сава Косановић, митрополит дабро-босански“. Српски Сион година III, бр. 3 (1903): 

82–83.  

• Радека, Милан. „Грађа о српским школама у Сјеверној Далмацији“. У Срби и православље у 

Далмацији и Дубровнику, 123–130. Загреб: Савез удружења православног свештенства СР 

Хрватске,1971. 

• Радека, Милан. „Прилози о просветним настојањима Лукијана Мушицког у Горњој Крајини“, 

Споменик CIX (1960): 37–99.  

• Радека, Милан. „Прилози о споменицима културе код Срба у Сјеверној Далмацији“. У Срби 

и православље у Далмацији и Дубровнику, 157–288. Загреб: Савез удружења православног 

свештенства СР Хрватске, 1971. 

• Радека, Милан. Срби и Православље Горње Крајине. Загреб: Савез еп. Удружења 

православних свештеника СР Хрватске, 1963. 



258 

• Radić, Emilijan. Die orthodox–orientalischen Particularkirchen in den Ländren der ungarischen 

Krone. Eine rechtsgeschtliche Abhandlung. Budapest: Buchdruckerei von Victor Hornýanszky, 

1886.  

• Радић, Радмила. „Образовање свештенства СПЦ у 19. веку и у првој половини 20. века“. У 

Образовање код Срба кроз векове, 101–125. Београд: Историјски институт, 2003. 

• Радовић, Амфилохије. Литургија и подвижништво. Цетиње: Митрополија Црногорско-

приморска и Епархија Будимљанско-никшићка, 2011. 

• Радовић, Амфилохије. „Покрет кољивара, духовно-литургички препород и грчка црквена 

братства“, у Литургија и подвижништво, 133–163. Цетиње: Митрополија Црногорско-

приморска и Епархија Будимљанско-никшићка, 2011. 

• Радовић, Точанац И. „Николић, Павле“, у Српски биографски речник 7. Нови Сад: Матица 

српска, 2018, 464. 

• Радојчић, С. Јован. Биографије Срби западно од Дунава и Дрине. Нови Сад: Прометеј, 2009. 

• Радојчић, Никола. „Димитрије Руварац: 25. октобар, 1842, Ст. Бановци † 20. новембар (3. 

децембар) 1931, Ср. Карловци“. Гласник Историског друштва у Новом Саду, књига V 

(1932): 145–156. 

• Радојчић, Никола. „Историјске студије митрополита Стефана Стратимировића“. Гласник 

историјског друштва у Новом Саду књига II, свеска 3 (1929): 348–349. 

• Радонић, Јован. Аутобиографија патријарха Јосифа Рајачића (критичка оцена). Београд: 

Просвета, 1951. 

• Радонић, Јован. Патријарх Јосиф Рајачић. Нови Сад: Штампарија Јовановић и Богданов, 

1938. 

• Радосављевић, Недељко. Православна црква у Београдском пашалуку 1766–1831 – управа 

Васељенске патријаршије. Београд: Историјски институт, посебна издања, књига 53, 2007. 

• Радосављевић, Недељко. „Школовање свештенства у Карловачкој богословији (1794–1820)“. 

У Образовање код Срба кроз векове, 41–62. Београд: Историјски институт, 2003. 

• Рајачић, Петар. Научно-меморијали центар ''Патријарх Јосиф Рајачић''. Сремски Карловци: 

Научно-меморијали центар ''Патријарх Јосиф Рајачић'', 2007. 

• Рајчевић, Угљеша. „Због чега је и како митрополит Михаило удаљен са трона Српске Цркве. 

У Живот и дело митрополита Михаила: (1826–1898). Научни скупови, Српска академија 

наука и уметности; књ. CXVIII Одељење историјских наука, књ. 31 (2008): 65–82. 

• Ракићевић, Т. „Олтарска преграда – иконостас од IV до средине XVII века: форма, функција 

и значење“. Докторска дисертација, Православни богословски факултет Београд, 2013. 

• Ранковић, Зоран. „Напомене о црквенословенском језику у Срба“. Црквене студије, 

годишњак Центра за црквене студије година III, бр. 3 (2006): 299–305. 

• Ранковић, Зоран, Владимир Вукашиновић, Радоман Станковић. Инвентар рукописа 

Библиотеке Српске патријаршије. Београд: Библиотека Српске патријаршије, 2012. 

• Римскій, Петар. „Животопісание Діонісіа оть Поповића православног епіскопа будимскогь“. 

Србскій лѣетопись година XXXI, књига 95 (1857): 65–84. 

• Р. Д. „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“. Српски Сион година XIII, 

бр. 18 (1903): 567–568. 

• Р. Д. „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“. Српски Сион, бр. 19 (1903): 

596–598. 

• Р. Д. „Сава Косановић, митрополит дабро-босански“. Српски Сион година XIII, бр. 3 (1903): 

82. 

• Руварац, Димитрије. Автобиографија протосинђела Кирила Цвјетковића и његово страдање 

за православље  (Београд: 1898). 

• Руварац, Димитрије. Животопис Ђорђа Николајевића митропилита Дабро-босанског 

(Земун: 1898). 



259 

• Руварац, Димитрије. Клирикалне школе у горњокарловачкој епархији од 1694–1828. Ср. 

Карловци: 1925. 

• Руварац, Димитрије. „Клирикална школа у Пакрацу од њеног постанка до престанка 1809–

1872“. Архив за историју Српске православне карловачке митрополије, година IV, 1–4 (1914): 

97–109. 

• Руварац, Димитрије. „Клирикална школа у Пакрацу од њеног постанка до престанка 1809-

1872“. Архив за историју Српске православне карловачке митрополије, година IV,1–4 (1914): 

289–300. 

• Руварац, Димитрије. „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“. Ново време 

година II, бр. 101 (1890).  

• Руварац, Димитрије. „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“. Ново време, 

година II, бр. 102 (1890). 

• Руварац, Димитрије. „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“. Ново време, 

година II, бр. 103 (1890). 

• Руварац, Димитрије. „О прештампавању наших црквених књига у Сарајеву“. Ново време 

година III, бр. 39 (1891). 

• Руварац, Димитрије. „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“. Глас истинe бр. 5 

(1890): 69–70. 

• Руварац, Димитрије. „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“. Глас истинe бр. 6 

(1890): 83–85.  

• Руварац, Димитрије. „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“. Глас истинe бр. 7 

(1890): 100–101. 

• Руварац, Димитрије. „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“. Глас истинe бр. 8 

(1890): 114–117. 

• Руварац, Димитрије. „Рецимо и ми коју о Михољским задушницама“. Глас истинe бр. 9 

(1890): 136–138. 

• Руварац, Димитрије. „Руска помоћ Србима у српској војводовини 1852. године“. Српски 

Сион  година XIII, бр. 19 (1903): 596 –598. 

• Руварац, Димитрије. Животопис Ђорђа Николајевића митроплита Дабро-босанског. Земун: 

1898. 

• Руварац, Иларион. Шта се и како се и с које се стране после покушавало, да се и код нас 

оснује Семинарија за кандидате свештеничког реда? Нови Сад: 1887. 

• С. „Јован Јовановић, владика бачки“, Гласник Српске православне цркве година XXXV, бр. 7, 

8, 9 (1954): 182–183. 

• Сандић, Александар. „Побожност је прва добродетељ људска“. Беседа година II, бр. 1 (1869): 

17–18. 

• Свештеник, стари. „Велики Типик“. Српски Сион бр. 14 (1903): 438–439. 

• Симић, Прибислав. „Српска слава – крсно име“. Богословље (1985): 167–171 

• Симић, Прибислав. Црквена уметност, Београд: Задужбина Хиландара, 2000. 

• Симоњан, Бабкен. „Књига као култ и духовна храна“. Глас библиотеке бр. 18 (2012): 51–66. 

• Синдик, Надежда Р., Мирослава Гвозденовић Пајић и Катарина Мано Зиси. Опис рукописа и 

старих штампаних књига Библиотеке Српске православне епархије будимске у Сентандреји. 

Београд: Народна библиотека Србије; Нови Сад: Библиотека Матице српске, 1991. 

• Скерлић, Јован. Историја нове српске књижевности. Београд: 1914. 

• Слијепчевић, Ђоко. Историја Српске православне цркве II, од почетка XIX века до краја 

Другог светског рата. Минхен: Druckerei „Iskra“, 1966. 

• Слијепчевић, Ђоко. Назаренство у Србији до 1914. Београд: Издавачко и прометно А. Д. 

„Југоисток“, 1943. 



260 

• Споменица о српском православном владичанству пакрачком у славу четрдесетогодишњице 

епископства, шездесетогодишњице свештеничке службе и осамдесетогодишњице живота 

владике Мирона. Пакрац: Издање свештенства владичанства пакрачког, 1930. 

• Споменица поводом осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине (1878–1958), 

педесетогодишњице анексије (1908–1958) и четрдесетогодишњице ослобођења и уједињења 

(1918–1958) приредио Светозар Душанић. Београд: Србоштампа, 1959. 

• Србски дневник бр. 25 (1852). 

• Србски летопис година 110 (1865). 

• Српски биографски речник. Нови Сад: Матица српска, 2007. 

• „Србско свештенство“. Летопис Матице српске за 1825 том 1 (1824): 3–21. 

• Стајић, В. „Др Константин Пејичић“. Гласник Историјског друштва у Новом Саду књига 

XII, свеска 36 (1939): 167–173. 

• Станић, Драган. „Карловачки завет – Карловачка митрополија као духовна чињеница и чувар 

српске државности“. У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 25–31. Нови Сад: 

Епархија сремска СПЦ, Одсек за историју Филозофског факултета Универзитета у Новом 

Саду, Мало историјско друштво – Нови Сад, 2013. 

• Станојевић, Ст. Народна енциклопедија српско-храватско-словеначка књига I. Нови Сад: 

Будућност 2000. 

• Стевановић, Зоран. „Устоличење владике бачког Платона према изворној архивској грађи 

Архива Војводине“. У Три века Карловачке митрополије 1713–2013, 259–283. Нови Сад: 

Епархија сремска СПЦ, Одсек за историју Филозофког факултета Универзитета у Новом 

Саду, Мало историјско друштво – Нови Сад, 2013. 

• Степанов, Емил. „Неправославне иконе у православним српским кућама“. Српски Сион 

година I, бр. 52 (1891): 835–836. 

• Степановић, Милан. Светођурђевска црква у Сомбору. Сомбор: Српска православна 

Епархија бачка; Српска православна црквена општина Сомбор, 2011. 

• Степановић, Милан и Карла Селихар. Никола Ђ. Вукићевић (1830–1910) – животопис и 

библиографија. Сомбор: Педагошки факултет, 2010. 

• Стeфановић, Димитрије Е. „Публикације духовне садржине из штампарије пештанског 

универзитета крајем ХVIII и у првој половини ХIХ века“. Календар Српске православне 

патријаршије, Црква (2000): 71–75. 

• Стефановић, Е. Димитрије. „Шишатовачки апостол“. У Манастир Шишатовац зборник 

радова, 69–70. Београд: 1989. 

• Стефановић Караџић, Вук. Живот и обичаји народа српскога. Беч: 1867. 

• Стојадиновић, Милица Српкиња. У Фрушкој Гори 1854. Бачка Паланка: Друштво за науку и 

стваралаштво „Логос“, 2008. 

• Стојановић, Љубивоје. Служба речи. Зрењанин: Православни богословски факултет у 

Београду и други, 2006. 

• Стојановић, Љубомир. „Стари српски записи и натписи“. Зборник за историју, језик и 

књижевност српскога народа, књига II. Београд: Српска краљевска академија, 1903. 

• Стојанчевић, Владимир. „Улога митрополита Михаила у помагању ослободилачког покрета 

Срба у Турској“. У Живот и дело митрополита Михаила: (1826–1898). Научни скупови, 

Српска академија наука и уметности књ. CXVIII. Одељење историјских наука, књ. 31. 

Београд: САНУ, 2008: 93–108. 

• Стојачковић, Александар. Iсторıя восточно-славенскогъ богослуженıя и кѵриллскогъ 

кньижества кодъ Славена западне цркве. Нови Сад: 1847.  

• Стојменовић, Чедомир С. „О употреби двојине у старим српским и македонским преписима 

Апостола“. Зборник радова Филозофског факултета XLIII, број 1 (2013): 41–42. 

• Столић, Хризостом. Православни светачник књига 1. Крагујевац: Каленић, 1988. 



261 

• Страњаковић, Драгослав. „Јован Јовановић, владика бачки“, Гласник Српске православне 

цркве година XXXV, бр. 7, 8, 9 (1954): 182–183. 

• Суботић, Драган. Епископ Николај и Православни богомољачки покрет. Београд: Нова искра, 

1996. 

• Сударушић, Радославка и Годић, Јустин. „Рукописна и штампана ћириличка баштина у 

радовима архимандрита Леонтија Нинковића и Христифора Михајловића, Вукових 

сљедбеника из Херцеговине“. Годишњак бр. 14 (2015): 178–192.  

• Tadić, Damir. „Livnoer Arbeit“. У Cleuna godina II, br. 2 ( 2017): 146–186. 

• Тајар, Т. „О Литургијској теологији дела Захарија Орфелина – Против папства римског (ПБ 

Рд 214) у контескту конфесионално-полемичке литературе Карловачке митрополије XVIII 

века“. Докторскa дисертацијa, Православни богословски факулет Уноверзитета у Београду, 

2021. https://bfspc.bg.ac.rs/4-2-2021-doktorska-disertacija-tufika-a-tajara/. 

• Тауш, Лудвиг. „Позлатарски атеље за српску православну црквену уметност“. Српски Сион 

бр. 13 година IV(1894): 208. 

• „Творница српско-правосл. црквених утвари Милана Ивковића у Новом Саду“. Српски Сион 

бр. 40 година X (1900): 660. 

• Тимотијевић, Мирослав., „Визитације манастира Шишатовца“. У Манастир Шишатовац, 

341–361. Прир. Динко Давидов. Београд – Нови Сад: Балканолошки институт, 1989.  

• Тимотијевић, Мирослав. „Иконографија Великих празника у српској барокној уметности“. 

Зборник Матице српске за ликовне уметности број 25 (1989): 95–132. 

• Тимотијевић, Мирослав. Манастир Крушедол, књ. 2. Нови Београд: Драганић, Нови Сад: 

Покрајински завод за заштиту споменика културе Војводине, 2008. 

• Тишма, Мирко. Епископ бачки Митрофан Шевић и његово доба. Велика Ремета: манастир 

Велика Ремета, 2009. 

• Тодоровић, Јелена. Ентитети у сенци, мапирање моћи и државни спектакл у Карловачкој 

митрополији. Нови Сад: Платонеум, 2010. 

• Тодоровић, Младомир. „Превод Светог писма Платона Атанацковића“. У Зборник радова 

научног скупа посвећеног епископу Платону Атанацковићу, 49–62. Нови Сад: Војвођанска 

академија наука и уметности, Матица српска, Епархија шумадијска, Епархија бачка, 1991. 

• Томић, Лонгин. „Улога српског православног свештенства зворничко-тузланске епархије у 

прошлости“. У Споменица поводом осамдесетогодишњице окупације Босне и Херцеговине 

(1878–1958), 35–50. Београд: 1959.  

• Точанац, Исидора. „Београдска и Карловачка митрополија – процес уједињења (1722 – 

1731)“. Историјски часопис књ. LV (2007): 201–217. 

• Точанац, Исидора. Српски народно-црквени сабори (1718–1735). Београд: Историјски 

институт, 2008. 

• Точанац Радовић, Исидора. „Српски календар празника и Терезијанска реформа“, Зборник 

Матице српске за историју 91 (2015): 7–38. 

• Точанац, Радовић И. „Николић, Павле“, у Српски биографски речник 7 (Нови Сад: Матица 

српска, 2018), 464. 

• Трбојевић, Петроније. Проповеди I, Сремска Митровица, 1931. 

• Трбојевић, Петроније. О реформама црквеним II. Сремска Митровица: 1932. 

• Ћоровић, В. „Из Сарајевске прошлости: омладински покрет у Сарајеву шездесетих година 

XIX века“. Прилози за књижевност, језик, историју и фолклор, књ. XVI, свеска 1 (1936): 9–

28.  

• Убипарип, M. „О почецима проучавања српских књижевних старина. Из историје српске 

археографије“, 9–15. У Проучавање српске рукописне књиге – поводом пет и по деценија 

одељења за археографију Народне библиотеке Србије. Београд: Народна библиотека Србије, 

2016. 

https://bfspc.bg.ac.rs/4-2-2021-doktorska-disertacija-tufika-a-tajara/


262 

• Убипариповић, Србољуб. „Богослужбени изазови у Митрополији београдско-карловачкој: 

доба митрополита Мојсеја Петровића (1718/1726–1730)“. У Богословље и духовни живот 

Карловачке митрополије, зборник радова са научног скупа Нови Сад, 11. децембар 2017, 82–

99. Београд: Институт за културу сакралног Монс хемус, Институт за литургику и црквену 

уметност ПБФ Универзитета у Београду, 2017. 

• Убипариповић, Србољуб, Владимир Вукашиновић и Ненад Милошевић. Литурзи и 

литургиолози. Београд – Врњци: Православни богословски факултет, Институт за литургику 

и историју уметности, 2017. 

• Убипариповић, Србољуб. „Тајинствени смисао телесних израза у хришћанском богослужењу 

– део II“. Српска теологија у двадесетом веку: истраживачки проблеми и резултати  књ. 15 

(2014): 47–58.  

• „Уписницима ''Пастира''“. Пастир, лист за науку и књижевност духовног садржаја година  

II, број 32 (1869): 713. 

• Успенски, Д. Н. Колизија двеју теологија. Краљево: Епархијски управни одбор Епархије 

жичке, 2004. 

• „Устав за Православни Богословски Завод у Задру“. У Предраг Пузовић, Задарска 

богословија, 117–129. Београд: Иститут за теолошка истраживања, Православни богословски 

факутет, 2012. 

• Флоровски, Георгије. Путеви руског богословља. Подгорица: ЦИД, 1997. 

• Флоровский, Георгий. Пути русского богословия. Париж, 1937. 

• Фундулис, Јоанис. Литургика I, увод у свето богослужење. Краљево: Епархијски управни 

одбор Епархије жичке, 2004. 

• Hooks, G. Adam.  Anchora, http://www.adamghooks.net/2012/07/in-quarto.html (преузето 9. 7. 

2019). 

• Хрваћанин, Ратко. Историјско-богословска анализа српских штампаних литургијара из XVI 

века. Београд – Врњци: Православни богословски факултет 2017. 

• Церовић, Љубивоје. Срби у Румунији од радног средњег века до данашњег времена. Београд: 

Министарство Републике Србије за везе са Србима изван Србије, 1997. 

• Цисарж, Бранко. „Михољске задушнице: прилог одређивању времена њиховог празновања“. 

Православна мисао година III (1960): 31–46.  

• Црквене беседе Никанора Грујића бившег православно-српског епископа пакрачког. Земун: 

Издао Димитрије Руварац, 1892. 

• Црквени и народни календар. За годину 1850 (1850): 3–14 (према личном бројању страна). 

• Csaplovics, Johann von. Slavonien und zum Theil Croatien, Theil II. Pesth: in Hartleben's Verlag, 

1819. 

• Чампраг, Стеван. „Манастир Грабовац у Мађарској“. Зборник за друштвене науке број 17 

(1957): 130–149. 

• Чаки, Тамаш и Голуб, Ксенија и др. Српска саборна црква у Табану, трагом нестале српске 

вароши у Будиму. Будимпешта: Историјски музеј, 2018. 

• Čolović, Branko. „Manastir Krka“. Titius godina 1, broj 1 (2008): 387–393. 

• Чуркина В. Искра. „М. Ф. Рајевски и Југословени“. Историјски часопис књига XXXII (1986): 

121–151. 

• Швабић, Павле. „Мелентије Павловић митрополит београдски“. Гласник Православне цркве 

(1904): 84–103. 

• Швикер, Јохан Хајнрих. Политичка историја Срба у Угарској. Нови Сад: Матица српска, 

Београд: Гутенбергова галаксија, 1998. 

• Шевић, Милан. „Штампарија јерменског манастира“. Летопис Матице српске година XCVII, 

књига 301 (1922/23): 13–23. 

• Шеровић, Петар. „Неколико цртица о раду епископа Рајачића у Боки“. Гласник историског 

друштва у Новом Саду књига XII, свеска 2 (1939): 229–232. 

http://www.adamghooks.net/2012/07/in-quarto.html


263 

• „Шишатовачки апостол“. У Манастир Шишатовац зборник радова, уредник Динко 

Давидов. Београд: Српска академија наука и уметности, 1989, 69–70. 

• Шмеман, Александар. Наш живот у Христу, Христов живот у нама. Београд: Православна 

мисионарска школа при храму Св. Александра Невског, 2007. 

• Шовљаков, Мара. „Увид аустроугарске власти у богослужбене књиге Српске Православне 

Цркве – Карловачке митрополије, од 1915–1918“. Споменица историјског архива „Срем“ бр. 

13 (2014): 186–208. 

• Шпановић, Марко. „Јован Рајић и оснивање Карловачке богословије“. У Зборник са научног 

скупа Јован Рајић: живот и дело, 341–348. Београд: Институт за књижевност и уметност, 

1997. 

• Штрасер, Павле. Српска манастирска штампарија у Карловцима (више од века): изложба: 

Нови Сад, 16–21. април 1996. године. Нови Сад: Музеј града Новог Сада, 1996. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



264 

Биографија аутора 

 

 Петар Николић рођен је 1. маја 1961. године у Новом Саду. Основну школу и 

гимназију завршио је са одличним успехом у Бановићима (Босна и Херцеговина). Ванредно 

је студирао на Правном факултету у Новом Саду и Сарајеву и редовно на Богословском 

факултету у Београду. Дипломски рад одбранио је 2008. године на тему Црквена просвета у 

време карловачког митрополита Стефана Стратимировића. Исте године Епископ сремски 

господин Василије рукоположио га је у чин ђакона. Мастер рад на тему  Богословски 

аспекти последовања Свете тајне брака одбранио је 2010. године под менторским 

руководством проф. др Ненада Милошевића. По благослову епископа сремског Василија 

академске 2013/14. године уписао је докторске студије теологије на поменутом факултету. 

Од 2003. године предаје верску наставу, у Основној школи „Јован Дучић“ у Петроварадину и 

Карловачкој гимназији. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



265 

  



266 

 

 

 

 



267 

  



268 

 


